
Urban & Regional Social Movements 449  

20

LAS INNOVACIONES ZAPATISTAS 

A LA COMUNICACIÓN POLÍTICA EN MÉXICO

La rebelión de las comunidades indígenas de Chiapas ha transformado profundamente, 
los actores, las formas y el contenido de la comunicación política en México: hizo 
visibles las aportaciones de los pueblos indígenas al pensamiento político contem-
poráneo; mostró la necesidad reconocer y aprovechar nuestra diversidad cultural y 
lingüística; renovó la formalidad política; y se ha propuesto la refundación de la repú-
blica mediante su conversión en una gran comunidad dialógica. 

El zapatisto: Una revolución de las 
formas de comunicación  política.
Su utopía viable: la formación de 
una comunidad dialógica

Alberto Betancourt Posada
Profesor Asosiado C TC, 
Colegio de Historia, Facultad de Filosofia UNAM Mexico, 
e-mail: alberto.betancourt.p@gmail.com



Εισαγωγή450  

Diversos autores han advertido las innovaciones que el zapatismo ha realizado en 
la esfera de la comunicación: Arquilla (1998) ha señalado su gran potencia comuni-
cativa, Castells (1999) lo ha calificado como una guerrilla informacional; González 
Casanova (1999) ha subrayado su contribución al surgimiento de nuevas formas de 
comunicación que muy probablemente serán propias de los movimientos sociales en 
el siglo XXI, Manuel Vázquez Montalbán (1999) ha afirmado que instauró nuevas 
formas de interlocución entre el estado y la sociedad civil. Aún cuando éstos y otros 
autores han señalado la renovación comunicativa fomentada por la insurgencia indí-
gena, no existen estudios especializados sobre el tema.. El presente ensayo señala 
cinco de las innovaciones que el zapatismo ha realizado en la esfera de la comunica-
ción política, a la cual concebimos aquí como la interacción comunicativa efectuada 
entre diversos actores sociales y durante la cual, reproducen o modifican las rela-
ciones de poder entre ellos. 

LAS INNOVACIONES DEL ZAPATISMO SON UN PRO-

DUCTO DE UN DIÁLOGO INTERCULTURAL 

Los zapatistas han declarado que el objetivo principal de su levantamiento en armas 
fue hacerse escuchar: “Miles de comunidades indígenas del Estado de Chiapas deci-
dieron levantarse en armas el 1º de enero, para librar una guerra contra el olvido, 
una guerra por la palabra... No nos alzamos en armas por el poder, no queremos ser 
gobierno.. no queremos que nos ayuden, no queremos que nos apoyen, no queremos 
que se solidaricen; queremos que nos entiendan y si nos entienden quizá nos ayuden 
o quizá no, pero si nos entienden, tal vez entiendan muchas otras cosas”1. 

La capacidad del EZLN para despertar simpatías en todo el mundo es resultado, 
entre otras cosas, de su habilidad para escuchar, asimilar y poner en juego una serie 
de prácticas, valores y actitudes de sus bases de apoyo, es decir de ese amplio sec-
tor de los pueblos tzeltales, tzotziles, choles y tojolabales que asumieron una nueva 
identidad indígena2. El zapatismo tradujo y le dio visibilidad al pensamiento político 
de los pueblos indígenas3. Aún cuando debe decirse que: “Hoy el Ejército Zapatista 
de Liberación Nacional se conforma principalmente de esta multitud sa joven y mar-

Una revolución de las formas de comunicación 



Urban & Regional Social Movements 451  

ginal, moderna multilingüe y con experiencia en el trabajo asalariado. Su perfil tiene 
muy poco que ver con  el indio aislado que imaginamos desde la ciudad de México” 
(García de León, 1994). El carácter intercultural de los conceptos y las prácticas zapa-
tistas puede ilustrarse con varios ejemplos. 

El discurso zapatista llama a construir una sociedad, en la cual, se respete “al otro”, 
aspira a edificar “un mundo donde quepan muchos mundos”, promueve la dignidad y 
exige el respeto a la palabra. Estos valores provienen de prácticas muy arraigadas en el 
pueblo tojolabal, cuya cultura le otorga una gran importancia a la intersubjetividad. El 
pueblo tojolabal consta en la actualidad de aproximadamente 33 mil personas, radica-
das mayoritariamente en los municipios chiapanecos de Las Margaritas, La Trinitaria, 
Altamirano y La Independencia (Fábregas Puig, 1994). Según Lenkersdorf (1999) la 
“clave de acceso a la particularidad lingüística y cultural de los tojolabales es la inter-
subjetividad, en el sentido de que todos somos sujetos y de que no hay objetos, ni en 
el contexto del idioma ni de la cultura” (Lenkersdorf, 1996: 14). El tojolabal, que es 
un idioma ergativo como el vasco y algunos idiomas aucarianos y australianos, no usa 
complementos directos o indirectos, sino que utiliza ocho tipos de agentes, el/la que 
realiza y el/la que recibe la acción. Así por ejemplo, la frase kala awab’yex requeriría 
de una traducción al castellano como: (Lo) dije. Ustedes (lo) escucharon (Lenkersdorf, 
1996: 28-30). Bajo esta regla sintáctica, tanto el agente que realiza la acción como la 
entidad que la recibe, adquieren necesariamente la dimensión de sujetos que se com-
plementan. Este tratamiento se otorga también a los animales, a la tierra y a las cosas. 
El carácter intersubjetivo del tojolabal se expresa en el propio nombre del idioma, tojol 
‘ab’al quiere decir idioma verdadero, debido a que (nuevamente citamos a Carlos Len-
kersdorf: “‘ab’al, corresponde a palabra, lengua, idioma y tojol a verdadero auténtico, 
genuino4. Por ello una tojol tortilla (waj) es una tortilla caliente que acabamos de sacar 
del comal. Es pues una tortilla como debe ser: suave, sabrosa, apetitosa, olorosa...  la 
tortilla tojol tampoco lo es todo el tiempo sino solo en el momento exacto de salir del 
comal, momento en que cumple su vocación...” Los tojol winik, los hombres verdade-
ros son aquellos “que tienen su momento al cumplir su vocación. A veces lo hacen y 
a veces fallan... no se nace, se hace tojolabal... lo tojol representa un camino y no una 
posesión. Se ofrece a todos a condición de excluir la soberbia que implica la cerrazón 
a otros”. En este contexto una palabra verdadera o tojol ‘ab’ al es aquella que surge 



Εισαγωγή452  

del intercambio entre hombres que se escuchan mutuamente.
Por ejemplo, el acuerdo, una de las tradiciones indígenas que el zapatismo ha 

dado a conocer al mundo, consiste en la celebración de una asamblea, en la cual, 
todos los miembros de una comunidad tienen derecho a voz  y en la que se discute un 
asunto hasta llegar a la unanimidad. Cuando alguien es capaz de formular una idea 
que recoge el sentir de cada uno de los miembros de la comunidad, se dice que esa es 
por fin, Tojol ‘ab’al palabra verdadera, palabra escuchada y compartida. Este y otros 
aspectos de la cosmovisión tojolabal irrumpieron en la vida nacional a través del 
discurso libertario del zapatismo, en cuyo corpus, se reconoce la intersubjetividad, se 
le asigna un gran valor al respeto y la comprensión del otro, al mismo tiempo que se 
reivindican, la diversidad cultural, los acuerdos, la consulta y el valor otorgado a la 
palabra5. El zapatismo hizo posible un fecundo diálogo intercultural entre elementos, 
valores y conceptos de los pueblos indígenas y el pensamiento político contemporá-
neo, haciendo visibles las aportaciones de los primeros, reinventó la identidad indí-
gena y transformó la percepción que el país tenía de “si mismo”.	

LA DIVERSIDAD LINGÜÍSTICA DEL PAÍS 

Además de incorporar a su discurso conceptos y prácticas indígenas, el zapatismo 
realizó otra importante aportación: reveló el carácter plurilingüe de México. En nues-
tro país existen 10 millones de indígenas, de los cuales un 74 por ciento se comunica, 
piensa y vive el mundo en alguno de los 92 idiomas hablados en la república. De 
ellos, 1 997 328 hablan náhuatl, 713 520 maya peninsular, 403 457 zapoteco, 386 
874 misteco y 229 203 hablan tzeltal6. Pese al número de hablantes, dichos idiomas 
son sistemáticamente discriminados y todavía hace poco se les llamaba “dialéctos”, 
para diferenciarlas de los “auténticos” idiomas. Sin embargo como ha hecho notar 
Montemayor (1998: 116): “el náhuatl es un sistema lingüístico tan completo como el 
alemán, el maya es un sistema tan complejo como el francés; el zapoteco lo es tam-
bién como el italiano y el purépecha como el griego, o el español o el inglés lo son 
como el ñanhñu o el mazateco”. 

La invisibilidad social de los idiomas indígenas es contundente. Para quienes 
hablamos español es difícil imaginar la situación de millones de familias indígenas 

Una revolución de las formas de comunicación 



Urban & Regional Social Movements 453  

que viven en un país que no les permite realizar actividades básicas como encontrar 
trabajo, defenderse en los tribunales, acceder a la educación superior, ver televisión, 
obtener carnets de identidad para un hospital, leer señales de tránsito o tramitar un 
pasaporte, en su idioma materno. Esta situación es resultado, de una política oficial 
sostenida durante décadas. Hasta 1936 la política lingüística del gobierno mexicano 
consistió en imponer el español, Montemayor (1998: 110) cita un elocuente pasaje 
de Luis Cabrera: “Aquí el problema consiste en hacer que desaparezcan los idiomas 
y dialectos indios, y en difundir el español como idioma único. El único medio para 
lograrlo consiste en enseñar el español a los indios y prohibir el uso de los idiomas 
indios” (Muñoz Cruz, 1995).

Al margen de la política oficial, las regiones de la Selva y los Altos de Chia-
pas, donde se gestó el zapatismo, cuentan desde hace mucho tiempo con una intensa 
convivencia entre idiomas distintos en la que se ha gestado un fermento de conviven-
cia plurilingüística. Existen numerosos municipios, ejidos y comunidades donde 
conviven grupos étnicos que hablan diferentes idiomas. Por citar dos ejemplos, el 
municipio Tierra y Libertad es habitado por choles, tzotziles y tzeltales; la comunidad 
Nuevo Chapultepec es poblada por tzeltales y tojolobales. Existen también muchas 
familias integradas por tojolabales y tzeltales, así como, por choles y tzotziles. En 
muchas familias plurilingües los hijos hablan en su  casa el idioma de la madre, en 
las asambleas el idioma del padre y en la escuela el español. La lingua franca nor-
malmente es la del grupo mayoritario, pero muchas veces, se elige un idioma para las 
discusiones ejidales, otro para la escuela, un tercero para las fiestas religiosas y un 
cuarto para negociar con el gobierno (Leyva, 1994).  A veces, se elige un idioma indio 
para diferenciarse de los caxlanes, aunque en otras ocasiones se habla “la castía” para 
que los jóvenes lo aprendan y lo practiquen. La existencia de numerosos políglotas,  
sobre todo entre quienes fungen en algún cargo comunitario, ha creado en la región 
un ambiente sumamente sensible al intercambio cultural. La colonización de la selva 
respondió principalmente a la necesidad de la tierra, pero también a la búsqueda de un 
sitio periférico que permitiera preservar la cultura indígena frente a la cultura mestiza, 
pero allá, en el Ahlan K’inal (en el confín del mundo según el idioma tzotzil) se gestó 
un mundo de convivencia plurilingüística.

En julio de 1998, después de 7 meses de silencio zapatista, diversos medios de co-



Εισαγωγή454  

municación recibieron un comunicado del EZLN que a la letra decía: “Nemi Zapata, 
Nemi Zapata, Nican Ca Namotata, Miqui, Nemi Zapata” firmada por el Comité Clan-
destino Revolucionario Indígena-Comandancia General del EZLN. En los periódicos, 
en las estaciones de radio y televisión no había quien pudiera descifrar  la nota. Para 
saber que el texto decía: “Viva Zapata, Viva Zapata, Aquí está su padre, no ha muerto 
todavía, Viva Zapata”, fue necesario que los periodistas buscaran ayuda externa. La 
dificultad para descifrar el mensaje puso en evidencia la inexistencia de la mínima 
infraestructura necesaria para establecer un proceso de comunicación entre 7 millones 
de indígenas y el resto del país. ¿Cómo plantean esos indígenas sus aspiraciones 
políticas, sus preferencias electorales, sus valores filosóficos, sus esperanzas, sus opi-
niones sobre los grandes temas nacionales?, en un país que no ha hecho lo necesario 
para poder escucharlos.

NUEVOS ACTORES TOMAN LA PALABRA

La rebelión de las comunidades tzeltales, tzotziles, choles y tojolabales hizo visible 
su vitalidad y dignidad, pero hizo algo más, con actitud generosa ofreció los espacios 
conquistados mediante el levantamiento armado para que pudieran expresarse otros 
sectores de la sociedad. El 4 de febrero de 1994, el EZLN le propuso al gobierno federal 
una agenda de diálogo que una vez aceptada dio lugar a las ya citadas conversaciones 
en la catedral de San Cristóbal de la Casas. Cuando el gobierno presentó su propuesta 
de solución al conflicto, la delegación zapatista planteó que debería consultar a las 
comunidades rebeldes, antes de tomar una decisión. El hecho parecería irrelevante. En 
la izquierda mexicana, existía una importante tradición en ese sentido. Los sindicatos 
democráticos e independientes acostumbraban consultar a los obreros antes de iniciar o 
conjurar  una huelga; los partidos pedían la opinión de sus bases antes de tomar una de-
cisión importante, las organizaciones campesinas tomaban el pulso de sus agremiados 
para negociar con los bancos o las instituciones agrícolas. Sin embargo, desde finales 
del sexenio de Miguel de la Madrid y sobre todo durante el gobierno de Carlos Salinas 
de Gortari, la izquierda mexicana (que a veces tiene prácticas democráticas) tendió a 
restarle importancia a sus militantes de base. Al respecto pueden citarse numerosos 
ejemplos. La declinación de Heberto Castillo en favor de la candidatura presidencial de 

Una revolución de las formas de comunicación 



Urban & Regional Social Movements 455  

Cuauhtémoc Cárdenas no fue consultada con nadie. Durante la conversión del Frente 
Democrático Nacional en PRD, el proyecto de construir un gran partido ciudadano fue 
cediendo paso, primero a un partido de notables y posteriormente a un partido de pro-
fesionales, en el que los comités de base se volvieron prácticamente insignificantes. En 
contraste durante el Diálogo de San Andrés, el EZLN ofreció el espacio de negociación 
que había conquistado por “si mismo” para que diversos sectores sociales que habían 
sido sistemáticamente silenciados durante el sexenio de Carlos Salinas de Gortari y en 
el primero tramo del gobierno de Ernesto Zedillo, pudieran tomar la palabra. La convo-
catoria al Primer Foro Nacional Indígena, realizado en diciembre de 1995, permitió 
que numerosas delegaciones de diversos pueblos indios, participaran directamente en 
la negociación con el gobierno, cuyo resultado fue la firma en febrero de 1996, de los 
acuerdos de San Andrés referentes a la Mesa 1 “Sobre Derechos y Cultura Indígenas”.  
En febrero de 1996, al iniciarse los trabajos de la Mesa 2, denominada “Democracia 
y Justicia”, el EZLN conformó un grupo de 250 asesores e invitados, integrando una 
amplia muestra de la sociedad civil. Esta generosa actitud de la delegación zapatista 
hizo posible que representantes de diversos sectores sociales pudieran discutir con el 
gobierno sobre temas como: la reforma del estado, la convocatoria a un nuevo congre-
so constituyente, la posibilidad de implantar una política económica alternativa, la 
democratización de los medios de comunicación y la defensa de soberanía nacional.  
Como parte de los trabajos de la mesa 2, el EZLN convocó al  Foro para la Reforma del 
Estado, celebrado en San Cristóbal de las Casas, al cual asistieron casi 3 mil personas. 
El evento le brindó a los participantes la oportunidad de opinar sobre la postura que 
debería adoptar el EZLN en la negociación con el gobierno. El foro mostró la posibili-
dad de abrir una vía alternativa de transición a la democracia.

La Mesa 2 del diálogo de San Andrés se realizó en condiciones sumamente difí-
ciles. El gobierno de Ernesto Zedillo practicó continuamente un doble lenguaje: 
mientras estaba sentado en la mesa de pláticas emprendió acciones represivas que 
golpeaban a las bases zapatistas y torpedeaban el diálogo. Como ejemplo, pueden 
citarse los asesinatos perpetrados en Chenalhó y Nicolás Ruiz contra campesinos 
desarmados, el apoyo a grupos paramilitares y el incremento de la presencia militar 
en la llamada zona de conflicto. En estas circunstancias el EZLN tomó la decisión 
de suspender el diálogo. En resumen, la rebelión de las comunidades indígenas de 



Εισαγωγή456  

Chiapas revitalizó al movimiento indígena, refundó su identidad y  lo convirtió en un 
importante actor de la lucha por la democracia. Además otorgó carta de naturaliza-
ción a la sociedad civil y abrió un canal de interlocución para que pudiera discutir el 
proyecto nacional con el gobierno. 

LA RECREACIÓN DE LOS RITUALES POLÍTICOS 

Y EL GRAN TEATRO DEL PODER

La acción política comparte muchas cosas con el teatro: es un espectáculo, una repre-
sentación, requiere de actores y escenarios. Es una actividad dramatúrgica en el sen-
tido de que los actores se autoescenifican a sí mismos. Al participar en una actividad 
de este tipo “los participantes en una interacción... constituyen los unos para los otros 
un público ante el cual se ponen a sí mismos en escena”7. Los rituales también forman 
parte de la política. La costumbre de efectuar  actos de alto nivel simbólico, ceremo-
nias (cívicas o religiosas) y eventos, masivos constituyen una manifestación de poder. 
Permiten legitimar una causa o un movimiento. Son acciones educativas de masas, 
respecto a los valores, los objetivos, los héroes y las actitudes de una comunidad. 
Crean espacios en el imaginario colectivo y generan mitos aglutinadores. Tienden 
un puente para que los individuos puedan penetrar en los espacios comunitarios. En 
ese sentido puede hablarse de una construcción ritual de la realidad política (Kertzer, 
1988). Tomarse una fotografía durante la gira de un funcionario, llenar un estadio fút-
bol para apoyar un candidato, realizar una marcha con antorchas, entregar las llaves 
de la ciudad, guardar un minuto de silencio o proferir una silbatina, son actos rituales 
cargados de contenido político. 

Las acciones, los personajes y el discurso de la rebelión indígena han renovado el 
Gran Teatro de la Política Mexicana. Destruyeron el escenario salinista.  Renovaron 
el imaginario colectivo. Convirtieron a los pueblos indígenas en actores de primera. 
Evocaron y renovaron numerosos elementos de la desobediencia civil practicada por 
Mahatma Gandhi y Martín Luther King. Recrearon la imagen de la lucha guerrillera, 
pero al mismo tiempo le dieron vigencia y legitimidad a la insurgencia civil, pacífica 
y creativa. La rebelión del EZLN evoca en muchas cosas al teatro campesino: el 

Una revolución de las formas de comunicación 



Urban & Regional Social Movements 457  

principal actor es el pueblo. El escenario son las comunidades. El espectáculo es un 
espejo donde el público se ve así mismo. El guión puede darle una dimensión univer-
sal a lo particular (todos somos indios del mundo). La vida es un juego en el que cada 
uno tiene la oportunidad de reinventar el personaje que representa. Todos somos tes-
tigos del drama y la comedia de los otros. El publico es interpelado respetuosamente 
y sin recetas.

La liturgia zapatista es ante todo desacralizadora. El que habla es un hombre o 
una mujer armado (a) y anónimo (a) que se levantó en armas contra la injusticia, un 
hombre o una mujer cualquiera, que ha seguido el ciclo clásico del héroe, al  elevarse 
sobre sí mismo y verse poseído por el saber, la fuerza y las necesidades de la comu-
nidad. Al ponerse el pasamontañas renuncia a su identidad cotidiana y a su nombre, 
pero se concede la oportunidad de reinventarse a sí mismo y se autoproduce en el alto 
nivel como individuo vinculado al destino de  su comunidad, su historia y su país. 
Pero, eso sí,  manteniendo su capacidad de reírse de sí mismo. La lucha es árdua, pero 
se libra con alegría. El humor es un arma recurrente. La trama de su teatro es lúdica 
pero filosa. La condición de opresión se convierte en un espejo. 

La subversión de los géneros ha sido otra inyección de aire fresco. Los comuni-
cados políticos que necesariamente eran solemnes fueron transformados en cajas de 
sorpresas llenas de: cuentos, leyendas, mitos, chistes, interjecciones, onomatopeyas 
y autocríticas. El rico imaginario del movimiento social chiapaneco conjuga lo local, 
con lo universal. En las cartas y documentos del EZLN conviven el Heriberto y la 
Eva (los niños que observan al Sup (sic) como venido de otro planeta, Don Durito 
de la Lacandona, el viejo Antonio, las citas de Borges, Shakespeare, Pavese, Oneti, 
Eduardo Galeano, Carlos Fuentes y Miguel Scorza. Dos piratas transexuales ilustran 
los derechos de las minorías, las citas del Popol Vuh recuerdan que el pensamiento 
político de los mayas no pertenece a la noche de los tiempos remotos, y los manjares 
del detective español Pepe Carvalho contrastan con la hambruna que acosó a los guer-
rilleros antes de que se convirtieran en celebridades. Los comunicados se transmiten 
en aviones y barcos de papel, o en una radionovela tipo carpa (como ocurrió durante 
el diálogo entre el EZLN y la sociedad civil celebrado en noviembre de 1998, en la 
cual el Comandante Tacho fue convidado a bailar un mambo).

Los vientos del sureste refrescaron el lenguaje político de la izquierda mexicana 



Εισαγωγή458  

y (según Vázquez Montalbán) rompieron “esa continuidad acústica de la que hablaba 
Sloterdijk en El mismo barco. Esa continuidad acústica que es un fin en sí misma, que 
morirá con la tribu que la avala que nada rompe ya incluso cuando pronuncia palabras 
de ruptura” (Vázquez Montalbán, 1999). La renovación de los rituales políticos que 
ha efectuado el zapatismo es un enorme desafío para la clase política y un llamado 
a una nueva ética de comunicación, que implantó una nueva forma de autoescenifi-
cación de los actores sociales, refrescó el valor de la palabra, y redimensionó de las 
acciones y de los rituales políticos.

REFUNDAR LA REPÚBLICA 

COMO UNA GRAN COMUNIDAD DIALÓGICA

El discurso zapatista promueve la instauración de una modernidad alternativa y el 
establecimiento de una ética post-maquiavélica; por lo tanto insiste en unificar me-
dios y fines; lograr la coherencia entre lo que se dice y lo que se hace; superar la 
visión instrumental del otro; renunciar a la idea de la vanguardia; construir el poder en 
vez de tomarlo; complementar la democracia directa complementos de la democracia 
represental; en fin, una serie de necesidades radicales que implican la saturación de la 
modernidad, su desbordamiento desde dentro (la realización de los valores que ella 
misma ha generado, pero que solamente pueden satisfacerse sustituyéndola por una 
forma superior de organización social). Durante el Encuentro Mundial Por la Humani-
dad y Contra el Neoliberalismo, el zapatismo insistió en la expresión “por un mundo 
donde quepan muchos mundos” y en múltiples fórmulas que implican escuchar la pala-
bra del otro. Su propuesta apunta a un diálogo intercultural y a la formación de una 
comunidad dialógica, es decir una comunidad que “procura una comprensión común 
y mutuo entendimiento” (Elvira, 1994) entre tradiciones y sujetos diferentes. Ambos 
paradigmas: la comunicación intercultural y la formación de comunidades dialógicas, 
expresaron en el plano político, una serie de valores post-maquiavélicos, que han sido 
evocados por diversos teóricos, como componentes fundamentales de una nueva ética 
política que permitirían reorientar la mundialización hacia un derrotero libertario. 

Todo proceso de comunicación crea una comunidad de comunicación, un colectivo 

Una revolución de las formas de comunicación 



Urban & Regional Social Movements 459  

formado por quienes participan en dicho proceso. Estas comunidades establecen sus 
medios, normas, temas y formas de interlocución (cada familia lo sabe). La propuesta 
zapatista coincide con la formulación de Juan Elvira (1994), quien ha señalado la nece-
sidad de construir una macro-ética planetaria de co-responsabilidad que posibilite un 
verdadero diálogo con el otro, mediante la comprensión de sus razones, la voluntad 
de situarse en su marco interpretativo y la decisión de establecer un nuevo marco de 
convivencialidad intercultural. En este contexto la universalidad de una tradición o 
sujeto radicaría en su capacidad para la autocrítica y el aprendizaje. Frente al fenómeno 
de la mundialización el zapatismo concibe una disyuntiva: globalización o comunidad 
planetaria. El Comandante David, quien fue el representans de la delegación zapatista 
que acudió al diálogo de San Andrés, señaló en una ocasión que el EZLN: “propone 
impulsar la construcción de una comunidad planetaria más humanista y democráti-
ca como alternativa viable a una globalización regida por el capital financiero, las 
grandes transnacionales, el mercado y la exclusión” (Elio, 1996). En la escala nacional 
la utopía viable del zapatismo es convertir la república en una comunidad dialógica 
“donde nadie se quede sin hablar” y sin ser escuchado. En contraposición a la teología 
neoliberal el zapatismo ha planteado la necesidad de un diálogo entre saberes, culturas 
y clases. Por ejemplo, el concepto tzeltal de autonomía pi tsil tik  que significa lite-
ralmente: “ir a nuestro propio corazón”, rompe con los modelos jacobinos en los que 
una organización, un  partido o una clase, llegan desde fuera a liberar a los demás8.

PUENTES Y ABISMOS: 

LOS DESAFÍOS ZAPATISTAS 

Y LA INSOPORTABLE LEVEDAD DEL SER

El zapatismo representa una revolución de la comunicación política en México. Sus 
innovaciones en términos de ¿quién habla?, ¿de qué se habla?, ¿cómo se habla? y ¿qué 
tipo de comunidad de comunicación se quiere construir?, son numerosas. Su utopía 
viable de transformar la república en una gran comunidad dialógica y de construir 
“un mundo donde quepan muchos mundos” es  una importante contribución a un 
mundo, donde se hablan cinco mil idiomas y donde 150 millones de personas dejan 



Εισαγωγή460  

su país cada año (García Canclini, 1999) un mundo en suma, en el que el diálogo 
intercultural, es una de las condiciones, para reorientar la alter-mundialización hacia 
un paradigma más humano.

NOTAS

1. Entrevista al Subcomandante Insurgente Marcos, realizada en los primeros meses del año 2000 por 

TV-Stop de Dinamarca. 

2. Esta nueva identidad significó una ruptura con la cultura política priísta y con una manera de ser 

indígena (profesional) que existe en muchos lugares del país y que implica una relación paternalista.  

3. Esta idea comenzó a discutirse por iniciativa de Guillermo Briseño en un encuentro del CAI 

(Creadores, Académicos e Intelectuales). Algunas de las ideas de este parágrafo fueron sugeridas en 

esa reunión, mi agradecimiento a Rafael Chávez, Nayeli Nesme,  Margarita González de León y los 

demás participantes en ella, aún cuando obviamente la responsabilidad por la forma en que aquí son 

presentadas es exclusivamente mía (CAI, 1998).  

4. Para referirse a una palabra hablada (pero no necesariamente escuchada), los tojolabales emplean 

la palabra k’umal.

5. El zapatismo también ha recuperado elementos de la cultura tzotzil, tzeltal y chol que por razones 

de espacio no exponemos aquí.  

6. Según datos del Instituto Nacional Indigenista citados por Díaz Polanco, 1997. 

7. El concepto de acciones dramatúrgica ha sido empleado entre otros por Habermas, 1988: 124. 

8. Esto implicaría que las diferentes culturas “pudieran intercambiar puntos de vista en igualdad de 

condiciones de poder y en ausencia de toda coacción” (Villorrio, 1998: 147).

BIBLIOGRAFÍA

Arquilla, J. & Ronfeldt, D. (1998) En Graham E., Fuller y Melisa Fuller. The za-
patista Social Netwar in México (Prepared for the United States Army). Santa 
Mónica: Rand Corporation. 

CAI (1998) Relatoría del Encuentro sobre la Aportación de la Cosmovisión Indígena de 
Nuestro País al Pensamiento Político Contemporáneo. México (versión preliminar). 

Una revolución de las formas de comunicación 



Urban & Regional Social Movements 461  

Castells, M. (1999) La era de la información. Economía, sociedad y cultura. México: 
Siglo XXI, vol. 2.

Díaz Polanco, H. (1997) La rebelión zapatista y la autonomía. México: Siglo XXI.
Elio, H. (1996) El diálogo estuvo a punto de romperse. Profundas divergencias entre 

ambas partes en San Andrés. La Jornada, Sábado 10 de agosto de 1996.
Elvira, J.C. (1994) Diálogo intercultural, tradición y ética discursiva. En Blanco Fer-

nández D. (ed.). Discurso y realidad. En debate con K.-O. Apel. Madrid: Trotta. 
Fábregas Puig, A. (1994) Los pueblos de Chiapas. En Armendáriz M.L. (compila-

dora). Chiapas  una radiografía. México: Fondo de Cultura Económica.
García Canclini, N. (1999) La globalización imaginada. México: Paidos.  
García de León,  A. (1994) EZLN. Documentos y comunicados. México: Era.
González Casanova, P. (1999) Intervención en el Encuentro La Izquierda Hoy, (ver-

sión estenográfica). Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla.
Habermas, J. (1988) Teoría de la acción comunicativa, vol. 1. Barcelona.
Kertzer, D. (1988) Ritual, Politics and Power. University of Standford.
Lenkersdorf, C. (1999) Cosmovisiones. México: UNAM.
Lenkersdorf, C. (1996) Los hombres verdaderos. Voces y testimonios tojolabales. 

México: Siglo XXI.
Leyva, X. (1994) Hacia el Ahlan K’inal. En Armendáriz M.L. (compiladora). Chia-

pas  una radiografía. México: Fondo de Cultura Económica.
Montemayor, C. (1998) Chiapas la rebelión indígena de México. Joaquín Mortiz.
Muñoz Cruz, H. (1995) La modernización de la educación indígena. Comentarios 

a la propuesta oficial de 1990. En Arzápalo Marín R. (ed.). Vitalidad e influen-
cia de las lenguas indígenas en Latinoamérica, 2º Coloquio Mauricio Swadesh. 
México: UNAM-Instituto de Investigaciones Antropológicas. 

Subcomandante Insurgente, M. (2000) Entrevista realizada en los primeros meses del 
año 2000 por TV-Stop de Dinamarca. 

Vázquez Montalbán, M. (1999) Marcos: el señor de los espejos. Madrid: Grupo San-
tillana/El País.

Villorrio, L. (1998) Estado plural y pluralidad de culturas. México: UNAM (Biblio-
teca iberoamericana de ensayo/3).


