18

Des semences a la liberté,

et la tentative d’institutionnalisation
des résistances.

Sur deux mouvements paysans
indiens qui placent les semences

au coeur de leur lutte

Maddalena Gretel Cammelli
Dr. en Anthropologie, EHESS (IRIS) de Paris - Universita di Bergamo,

e-mail: mgcammelli@gmail.com

L’Uttarakhand est un état au nord de I’Inde, qui va des hauts sommets des montagnes
himalayennes pouvant atteindre 7000 métres d’altitude, jusqu’a la plaine, 1a ou le
Gange, fleuve sacré des hindous, débouche sur la plaine qui ’emmeénera jusqu’au
Bengale. Entre les hautes montagnes et la plaine, les sommets se suivent, les uns
apres les autres, avec une alternance de grands et de petits sommets, les premiers
essentiellement rocheux, les suivants entiérement couvert par le vert des foréts hima-
layennes. Au milieu, I’on trouve le district du Garwhal, dont les montagnes peuvent
atteindre jusqu’a 1500, 2000 métres d’altitude, montagnes totalement recouvertes par
les arbres, et dont les terrasses sont cultivées par des paysans. Dans ce milieu, le

contact et la relation de I’homme avec son environnement est centrale dans le dérou-



Urban & Regional Social Movements 417

lement de la vie quotidienne et de la vie matérielle des habitants. Ces derniers sont
pour la plupart paysans qui trouvent dans 1’agriculture et ses produits leur source
principale d’alimentation. C’est pour cela que 1’attachement a la nature qui les en-
toure est aussi centrale, et leur sensibilité a celle-ci aussi raffinée.

Cela fait partie des raisons qui ont fait de ce district montagnard un milieu si for-
tement actif dans la préservation de ses ressources naturelles. Ici, la nature est au pre-
mier plan dans la satisfaction des besoins économiques de base : les grandes foréts,
les rivieres, 1’agriculture et les moussons sont en interaction constante avec les com-
munautés locales. Les villageois ont une conscience bien claire de I’importance du
milieu naturel pour leur survie. Cette caractéristique avait déja été soulignée pendant
les années 1970. En effet, c’est a partir de cette période que nait le Chipko Andolan
: un mouvement qui se diffuse dans toute la région pour lutter contre le déboisement
de I’Himalaya promu par le Forest Departement. Les paysans, qui subissaient alors
chaque jour les conséquences de la coupe des arbres (terre plus friable qui s’éboule,
manque de bois pour le feu et la cuisine, etc.) s’organisaient pour arréter ce proces-
sus. Plus de dix ans de marches dans les montagnes (satydgraha), de diffusion de
messages entre les villages, de manifestations et de face a face avec les gens chargés
de couper ces arbres, amencrent finalement la victoire de la communauté locale. En
1983, elle obtint un décret interdisant la coupe des arbres dans I’Himalaya. Cette vic-
toire se diffusa dans la totalité des autres régions himalayennes du subcontinent, ou
I’on adopta finalement le méme décret.

Dans la méme région, depuis les années 1980, s’est constitu¢ un autre mouvement,
le Beej Bachao Andolan, mouvement pour la sauvegarde des semences. Il s’agit 1a
d’un collectif de paysans qui s’était organisé face a 1’arrivée de la révolution verte,
réforme économique promouvant le changement des semences a utiliser pour agricul-
ture, et I’introduction de nouvelles semences a haut rendement. C’est notamment a
une présentation de ce mouvement, et aux tentatives d’institutionnaliser ses paroles,

qu’est consacré le présent article.

l. LA REVOLUTION VERTE

«Green Revolution» est le nom donné a la transformation de 1’agriculture mondiale



418 Des semences a la liberté

(notamment des pays en développement) fondé sur des innovations scientifiques et tech-
nologiques. Ces innovations semblaient au départ devoir ouvrir sur de miraculeuses
perspectives. Ultime avancée de la technologie et de ’homme, nouvel exemple de sa
capacité a créer pour subvenir a ses besoins : il s’agit ici des semences a haut rendement.

C’est lors de la famine de 1965-66, et confronté a la nécessité d’augmenter la pro-
ductivité domestique indienne, que la chef du gouvernement, Indira Gandhi, qui avait
sollicité 1’aide des Etats Unis, accepte d’expérimenter en Inde ces nouvelles graines
miraculeuses.

A partir de 1967-68, en effet, il s’agira, pour le gouvernement indien, d’ouvrir le
secteur de I’agriculture aux nouvelles semences et aux produits chimiques. Il orien-
tera donc les dépenses publiques vers le soutien aux paysans afin de leur donner la
possibilité de commencer cette nouvelle agriculture.

La promotion de cette nouvelle technologie passait par différents moyens: la dis-
tribution des nouvelles semences HYV (Hight Yielding Varieties'), la promotion de
la recherche agricole, I’approvisionnement en engrais chimique et I’accord de crédits
aux paysans afin qu’ils puissent faire face aux cotits du nouveau systéme productif.

Pour que la révolution verte puisse s’accomplir, il fallait que les fermiers acce-
dent a trois ¢léments indissociables : les nouvelles semences, les engrais chimiques
et un systéme d’irrigation efficace. Pour rendre possible ['usage de ce nouveau mo-
dele technique, I’Etat s’était chargé depuis le début d’un programme de subvention
agraire: le Retention Price System (RPS). Ce programme subventionnait les industries
semenciéres afin de mener des recherches dans le domaine technique, mais aussi pour
qu’elles puissent lancer dans le commerce les semences et les fertilisants a un prix
raisonnable. L’Etat s’investissait €¢galement dans la distribution de ces nouveaux élé-
ments. Le plan de subvention devait donc également controler les prix sur le marché
interne. Les paysans avaient donc droit & un prix particuliécrement bas par rapport a
I’industrie.

La nouvelle technique agraire prévoyait 1’usage simultanée des semences certi-
fiées et des fertilisants, qui étaient censée aider 1’augmentation de la productivité des
graines, en maximisant ainsi la quantité de nourriture a disposition, dans le cadre
d’une technique de monoculture.

Si, avec cette révolution, on a pu noter une croissance de la productivité du blé et



Urban & Regional Social Movements 419

du riz, on a en méme temps pu constater une baisse de production (et non de produc-
tivité) de toutes les autres cultures.

Le paysan est supposé acheter chaque année des semences et leurs fertilisants :
il est donc supposé avoir I’argent liquide qui puisse lui permettre 1’achat. Chaque
année, il a besoin d’une quantité plus grande de produits chimiques, pour parvenir au
méme niveau de productivité. Il ne peut arréter le processus étant sous contrat ; mais
aussi parce que I’agriculture chimique gate le sol, et change 1’équilibre naturel des
substances nutritives. Un champ qui a été cultivé avec ces produits va mettre quatre
ans a atteindre la méme productivité qu’avant, avec des semences traditionnelles et
une agriculture biologique. Quatre années durant lesquelles il y aura une baisse de
production éclatante que les petits paysans n’arrivent souvent pas a affronter. Les
nouvelles semences hybrides forcent le monde rural a entrer en contact avec le mar-
ché, et forcent les paysans a acheter chaque année de nouvelles semences : il leur faut
étre dépendants, prendre part au systéme. La révolution verte ne veut pas seulement
augmenter la production du blé : elle veut aussi changer, et change de fait, toute la
maniére de pratiquer I’agriculture et de se concevoir paysan. Ce qui est en question
ici, ce sont les relations complexes entre ’homme et la nature ; entre I’homme et son
environnement ; entre I’homme et sa capacité de créer et d’utiliser une technique ;
entre ’homme et son incapacité a accepter des limites>.

Nous pouvons ainsi considérer la révolution verte comme I’illustration d’une de
ces manieres par lesquelles on induit les paysans a adhérer a une certaine conception
du monde : car I’usage de ces semences hybrides les engage dans une quotidienneté
qui n’est plus la leur. Ceux-ci doivent aller au marché vendre leurs produits pour se
nourrir. IIs doivent adopter des stratégies de vie qui ne correspondent pas forcément
a leurs valeurs.

La possibilité de modifier la fagon de vivre des personnes, leur facon non seule-
ment de pratiquer leur travail, mais aussi de concevoir leur réle et leur identité de
paysans, nous renvoie bien entendue a des problématiques d’ordre politique. 11 s’agit
a mon avis de comprendre quelle typologie de pouvoir est mise en place moyennant
cette réforme.

Changer la variété des grains est une ingérence dans la construction de la vie mate-

rielle* du paysan. C’est exercer de fait une action sur I’action potentielle de 1’autre,



420 Des semences a la liberté

gérer sa conduite, conditionner son processus de subjectivation. Parce que la variété
de semence que 1’on utilise détermine I’alimentation de la famille et détermine la
disponibilité d’argent, ou de la nécessité qu’on en a. Cela conditionne les choix que
le paysan doit accomplir pour gérer sa vie. Cela signifie, chose nouvelle, d’aller au
marché vendre ses produits ; utiliser des engrais chimiques dans le sol, jamais utilisés
auparavant ; cela signifie enfin cultiver une seule variété de produits, au lieu de toutes
les variétés préexistantes. Cela revient a n’étre plus satisfait par sa propre récolte au
niveau alimentaire, et de devoir la vendre au marché, pour pouvoir se nourrir.

L’usage d’une graine pour un paysan, fait centralement partie de son processus
de subjectivation. Cela fait partie de la construction de sa personne en tant que sujet
agent de I’histoire, comme sujet agent de sa vie. Parce que la graine pour le paysan
est au ceeur de son existence, en tant qu’individu, mais aussi en tant qu’homme social
et paysan.

Le paysan d’aprés la révolution verte se voit obligé d’acheter les semences, d’ache-
ter les engrais, d’acheter sa nourriture et de vendre ses récoltes. Il n’est plus I’agent
créateur de son travail, il n’est plus I’artisan de la terre; il est un ouvrier qui travaille
avec la terre, qui doit seulement faire ce qui lui est dit : obéir aux méthodes agricoles
que I’Etat et les compagnies semenciéres lui exposent comme étant les meilleures.
Le paysan pouvait auparavant se concevoir comme le centre de 1’interaction entre la
nature et I’homme : I’acteur et le sujet de cette relation. La révolution verte inverse la
tendance et engendre une division du travail, des chercheurs spécialisé€s s’appropriant
le role innovateur que jouait auparavant 1’agriculteur. Le paysan est transformé en un
maillon de la chaine de production, en un simple usager.

Il y a donc un changement du rdéle du paysan ainsi que de la perception de son
travail. Il y a aussi un déplacement du savoir agraire des champs d’agriculteurs aux
laboratoires scientifiques des universités. Le savoir est donc lui aussi au centre de
ce changement. Le savoir apparait finalement comme [’un des facteurs et véhicules
permettant ’actualisation d’un nouveau régime de vérité.

Je crois que la révolution verte nous éclaire sur 1’essence ou 1’existence du do-
maine de 1’économique. Je crois qu’il ne soit pas possible de I’envisager comme un
domaine en soi ; du fait qu’il soit, comme tous les autres domaines sociaux, un lieu

ou le pouvoir s’exprime.



Urban & Regional Social Movements 421

2. LE BEE| BACHAO ANDOLAN

La venue de la révolution verte, dans le milieu rural himalayen, ne s’est pas opérée
dans la passivité et le silence. Une fois terminée la lutte pour la défense des arbres,
les activistes du Chipko Andolan retournérent dans leurs villages et reprirent le travail
dans les fermes. La plupart d’entre eux étaient du district du Garwhal, éparpillés dans
plusieurs villages juchés sur les montagnes himalayennes.

C’est notamment dans cette région que s’est déroulée ma recherche de terrain,
entre aolt et novembre 2007. Mon but ¢était de tenter d’identifier les réactions locales
apres 1’avénement de la révolution verte. C’est ainsi que, pendant mon séjour, je suis
rentrée en contact avec des anciens militants du Chipko, aujourd’hui membres pour
la plupart d’un autre mouvement : le Beej Bachao Andolan (BBA : Save the Seeds
Movement).

Vijay Jardhary s’est engagé a plein temps dans le Chipko Andolan pendant une
quinzaine d’années. Lorsqu’il rentre chez lui aprés la victoire de la bataille des
arbres, nous sommes dans les années 1980. Entre 1983 et 1985 il essaye avec son
pére 1’usage des semences hybrides avec les produits chimiques. Il s’apercoit ainsi
qu’a I’abondante production de la premiére saison, succédent des récoltes de moins
en moins fructueuses. Il essaye ’usage des semences hybrides sans les fertilisants. Il
en résulte une réduction encore plus grande de la production. Le sol devenait toujours
plus empoisonné ; la nourriture avait perdu son gofit ; les techniques traditionnelles
d’agriculture étaient en train de disparaitre ; les paysans étaient de plus en plus dépen-
dants du marché, changeant leur role dans leur travail ; la monoculture s’était affirmée
comme systéme de production et la diversité agricole semblait perdue.

Ainsi, en 1987 Vijay Jardhari commence sa recherche sur les semences tradi-
tionnelles. L’expérience avec les semences hybrides 1’avait convaincu du meilleur
fonctionnement des semences traditionnelles, développées sur une durée si longue,
et adaptées a leur milieu. Pour accomplir cette tache il traversa les montagnes a la re-
cherche des semences. En dix ans, il réussit a retrouver les graines de 300 différentes
variétés locales. Aujourd’hui, le Beej Bachao Andolan est un mouvement grass-roots,
un mouvement dont les paysans sont a la racine, sans aucune reconnaissance juri-

dique, sans chef ou structure hiérarchique pyramidale. Il s’agit réellement d’un col-



422 Des semences a la liberté

lectif de paysans. Ils s’occupent de questions agraires, de problémes les concernant
directement. Il n’y a pas de représentants du mouvement, méme si bien siir certaines
personnes en sont a I’origine. Aucune décision n’est prise par une personne au nom
des autres. Des rencontres sont organisées chaque mois entre les groupes des villages
avoisinant, ainsi que d’autres plus élargies, regroupant toute la communauté locale
deux fois par an (elles peuvent regrouper jusqu’a 200-300 personnes environ). Les
décisions sont prises en commun. Les problémes a affronter sont les problemes qui
se posent chaque jour aux paysans. Les paysans pratiquent une agriculture de subsis-
tance. Ils possédent tous en moyenne un hectare de terre preés de chez eux.

Le Beej Bachao Andolan promeut 1’'usage de semences traditionnelles, ainsi que
les techniques d’agriculture traditionnelle. Ceci est appelé le baranaja (bara signi-
fie douze, et naja grain). En effet, les paysans cultivaient traditionnellement douze
types de grains différents, notamment pendant la saison des moussons. Cette tech-
nique garantissait le fait de pouvoir toujours se nourrir, étant donné que les douze
grains cultivés n’ont pas les mémes caractéristiques de résistance ni de faiblesse face
aux maladies et au climat. La diversité permettait aux grains de se renforcer les uns
les autres, ainsi qu’aux paysans d’avoir une alimentation variée et compléte. Cette
technique permet non seulement un usage maximal d’un terrain aussi petit que le leur,
mais surtout, il réduit de beaucoup le risque de famine.

Les logiques promues par les nouvelles techniques agraires considéraient la ri-
chesse en relation a 1’augmentation de la production, ou de la productivité sur un
meéme terrain. Pour les paysans au contraire, la richesse n’est pas dans une production
plus grande de riz, mais dans la pluralité des produits a leur disposition. La biodiver-
sité est ici la plus grande richesse.

Comme le dit Dhoom Singh Negi “/a graine garde la vie de |’homme qui le tient
dans sa main™. Quand un paysan a sa graine dans la main, dit D.S.Negi, il ne doit pas
aller au marché ’acheter. Dés qu’il a sa graine, il peut cultiver ses fruits et Iégumes,
et donc subvenir aux besoins de sa famille. Dés qu’un paysan a plusieurs variétés de
grains, du riz, du daal, etc, son petit champ pourvoit a son besoin de vitamines et de
protéines : il a tout ce dont il a besoin. Pour eux ces semences ne sont pas seulement
la source de la vie, les racines de I’agriculture ; les semences sont en méme temps

leur aliment, une arme de combat et le symbole de I’autonomie. Les semences tra-



Urban & Regional Social Movements 423

ditionnelles et la technique ancestrale de culture ne doivent pas étre oubliées, non
pas parce qu’elles représentent la tradition comme quelque chose d’intouchable en
soi, de fixe et de nécessairement bon, puisque venant du passé. La tradition doit étre
préservée de I’oubli parce qu’elle est la connaissance. La connaissance dans le sens
qu’elle donne aux hommes les outils et les instruments pour résoudre leurs problémes
: la conscience de leurs besoins ainsi que de leurs droits. C’est seulement quand les
individus prennent conscience de leurs capacités, de leurs nécessités et des alterna-
tives possibles qu’ils peuvent étre libres. L’enjeu majeur de la révolution verte, dit
Biju Negi, a notamment été cette volonté¢ de maitriser 1’agriculture traditionnelle :
“enlever leur savoir aux gens. Lorsqu’on oublie son savoir, on dépend de celui des
autres: alors on croit tout ce qu’on nous dit.>”

L’autonomie pour le Beej Bachao Andolan ne se réduit pas a la subsistance ali-
mentaire, méme si elle en est une manifestation évidente. L’autonomie pour ces pay-
sans militants est autant alimentaire que spirituelle. Ce concept est intrinséquement
li¢ a la tradition gandhienne. Gandhi est le porte-parole d’ une autonomie sans besoin
ni désir, et surtout sans aucune dépendance a tout ce qui n’est pas ancré dans 1’indi-
vidu. “Sois ton propre maitre”, dit B. Negi. Il faut garder le contréle sur soi-méme. Il
faut controler les bases nécessaires a 1’autonomie physique de 1’individu et contrdler
ses propres désirs.

L’idée d’autonomie arrive a dépasser également celle de I’Etat. “Nous sommes
libres, nous ne devons pas suivre [’Etat”® : I’Etat, d’ailleurs, reste, bien que cela
n’empéche pas les personnes de ne plus en dépendre. L’Etat est présent, comme une
sorte de garantie, d’entité que la réalit¢ du monde d’aujourd’hui nécessite. Mais, dans
la vision gandhienne de village republic, les villages doivent dépendre de 1’Etat pour
peu de chose. 11 faut avoir le contréle de ses propres besoins. En fait, la vision gand-
hienne de village republic arrive a dessiner un modele de subsistance économique.
Dans I’idéal, les ressources naturelles d’un endroit donné devraient étre soumises au
contrdle et a la juridiction des habitants de ce méme milieu. Soraj est le mot a tra-
vers lequel s’exprime ce concept. Autodétermination et indépendance: une autonomie
autant matérielle que spirituelle. L’autonomie doit donc partir du fort intérieur, pour
se déployer ensuite dans la vie matérielle. La semence peut étre considérée comme

une arme de combat trés puissante : la semence est la racine de la vie, la source de



424 Des semences a la liberté

celle-ci. La semence devient ainsi le symbole d’une lutte qui trouve dans I’autonomie
sa principale inspiration. La semence devient donc pour les paysans un instrument de
revendication de leur autonomie et surtout, de leur droit a 1’autonomie, apres avoir
été le porte-parole d’un systéme souhaitant contréler la vie paysanne de I’extérieur.
A cela, le Beej Bachao Andolan répond en sensibilisant la communauté rurale, afin
qu’elle n’oublie pas que ces semences sont I’essence de leur étre. Lors des meetings
mensuels et annuels du mouvement, les paysans échangent les graines entre eux : pra-
tique aujourd’hui illégale, et pourtant depuis toujours au centre de 1’activité agricole.
C’est a travers cet échange que les paysans peuvent enrichir la biodiversité dans la
région. En effet, dans la pratique agricole traditionnelle, chaque paysan a, dans son
champ et chez lui, des semences. Pour lui, le concept de banque de semences n’existe
pas, car il a sa propre banque chez lui et dans son champ. La pratique d’échange de
semences permet a la biodiversité de s’enrichir et en est aussi la garante. L’autonomie
dont il est question se manifeste a travers I’image des semences, symbole de cette
lutte, et s’applique aussi a la totalité de la vie de la communauté. Dans la lutte égale-
ment, I’autonomie se retrouve a la premicre place. En effet, dans le BBA4 il n’y a aucun
leader ou représentant, aucune personne ne peut se faire porte-parole des besoins et
problémes d’autres paysans. Au centre du mouvement est cette volonté d’autonomie
des individus qui arrive jusqu’a affirmer “/es locaux se doivent d’affronter eux-mémes
chaque probleme ou question. Nous pouvons les soutenir, mais la lutte est la leur™.
L’enjeu se trouve donc dans la capacité des gens a combattre pour ne dépendre de
personne : “local people have to peek up theirs problems®.” Cette question détermine
aussi la structure de I’organisation. Il s’agit d’un vrai mouvement grass-roots : aucun
financement n’est accepté pour les projets. IIs ont bien siir besoin d’argent comme tout
le monde, mais ils n’y accordent aucune importance. Ils acceptent uniquement des
aides individuelles des gens, qui deviennent ainsi amis du mouvement. IIs n’acceptent
pas, par exemple, de financements pour leurs projets, car selon eux ¢’est ainsi que 1’on
commence a &tre contrdlé. Ils veulent avoir une liberté d’action totale : accepter un
soutien financier pour un projet limiterait immédiatement leur autonomie d’action.
“On a besoin d’argent pour faire des choses, mais les gens peuvent contribuer comme
ils peuvent. Soit ils ressentent le probleme trés fortement, soit ils ne viennent pas.

Les gens peuvent participer avec leur propre argent et se sentir réellement engagés



Urban & Regional Social Movements 425

dans le probleme. Nous ne voulons pas payer les gens pour qu’ils se mobilisent. Nous
nous réunissons deux fois plutot que dix, mais ce sera plus intensivement.”” Le Beej
Bachao Andolan est un mouvement qui prend racine dans la terre, dans le sol, mais
aussi dans la plus profonde volonté des personnes engagées.

Une vision holistique de la vie et du monde est au cceur du mouvement. Insérée
dans cette perspective, [’agriculture n’est pas vécue comme un travail de ’homme
sur la terre pour satisfaire ses besoins. “L’agriculture n’est pas une activité pour
nous remplir le ventre : pour nous l’agriculture est culture.'”” A I’agriculture sont
liée les fétes, les relations, les rituels. De ce point de vue, c’est grace a 1’agriculture
que les hommes se rapprochent de la nature, de ses divinités, de son essence. Et
ils peuvent ainsi la comprendre et la respecter. L’agriculteur, pour le Beej Bachao
Andolan, doit continuer a étre le centre de ce processus d’interaction entre la nature
et ’homme, contrairement a la révolution verte qui améne une vision trés différente
du réle du fermier. Ici, en effet, le paysan est transformé en un acteur de consomma-
tion. La révolution verte crée un vrai bouleversement dans la signification du travail
de I’agriculteur. Elle veut le transformer en un travail quantitatif et factuel, en le
privant de toute la richesse des pratiques qualitatives que ce métier a toujours eu. Le
Beej Bachao Andolan refuse cette approche. Pour eux, I’agriculteur est le sujet-acteur
d’un travail important, précieux et qualitativement riche. La connaissance et le savoir
sont de grandes richesses, ainsi que, comme dit auparavant, la voie obligatoire pour
I’autonomie et la liberté.

Pour conclure, en 2003 I’Uttarakhand fut officiellement déclaré Organic State. Le
Beej Bachao Andolan a évidemment un role important en tant qu’acteur soutenant
cette ouverture. Depuis la naissance de I’Etat en 1’an 2000, I’ Andolan a fait pression
sur les ministres et sur I’Etat pour qu’ils prennent conscience de I'urgence du de-
voir de sauvegarde de la biodiversité. D’apres les acteurs du mouvement, il n’est pas
certain que 1’Etat en ait vraiment compris I’importance. Ceux-ci pensent cependant
qu’un changement a bien eu lieu. Avant, I’Etat promouvait 1’agriculture chimique,
alors qu’aujourd’hui, depuis cette étiquette d’Organic State, les paysans sont partout

appelés a utiliser I’agriculture biologique.



426 Des semences a la liberté

3. NAVDANYA

La protestation des paysans du Beej Bachao Andolan n’est pas isolée et n’est pas
seule. Dans la méme région himalayenne en effet, I’on trouve une ONG qui exprime
les mémes revendications que celles du BBA. 1l s’agit de Navdanya, organisation ins-
titué par Vandana Shiva. Vandana Shiva a pris a cceur la cause des paysans, et depuis
une vingtaine d’années, elle s’est autoproclamée leur porte-parole. Elle a arrété ses
études de physique quantique pour se dédier a temps plein a la cause de la biodiver-
sité. Elle est I’auteur de quelques dizaines de livres, sinon plus, sur les thémes les plus
actuels : la question de 1’eau, du développement, sur le réle de la femme, du probléme
des brevets, et de celui des semences. Pour atteindre ces objectifs, Vandana Shiva
s’est personnellement engagée, établissant des organismes de gestion et d’action en
Inde. Tout d’abord, le RFSTE (Recherch Foundation for Science, Technology and
Ecology) a New Delhi, puis le Bija Vidyapeeth, une ferme située en Uttarakhand, et
liée a Navdanya, un projet de recherche agricole, de fait devenue une véritable orga-
nisation non gouvernementale.

Vandana Shiva est de plus en plus connue en Europe et en Occident en général: ses
livres sont traduits en plusieurs langues, et on peut les trouver dans toutes les librai-
ries et bibliothéques. Son nom a été rapidement associ¢ a celui des Social Forum, dont
elle est I’un des principales actrices. Elle est devenue une sorte de leader de 1’alter-
mondialisme engagé, de ceux qui “envisagent un autre monde possible”, et qui disent
vouloir commencer a le construire dés maintenant. Il faut remarquer, dans les écrits
de Vandana Shiva, une forte catégorisation du monde. Elle parle en effet de la glo-
balisation comme d’un état du monde aujourd’hui, sans jamais vraiment questionner
I’entité ou le processus nous ayant mené jusqu’ici. La globalisation, chez elle, est un
phénomeéne qui dépasse les volontés multiples et les vies des hommes. La globalisa-
tion est décrite comme une catégorie au dessus, une méga-structure contre laquelle
nous ne pouvons rien. Le capitalisme également est présenté comme un concept dont
nous ne trouvons pas de véritable définition ou de remise en question. A la base de son
modéle d’analyse théorique, nous trouvons la dichotomie male - femelle. Le modéle
globalisant et capitaliste obéirait a une stratégie patriarcale, avec le désir du profit

comme dominante et la volonté, non seulement de contréler, mais aussi de modifier



Urban & Regional Social Movements 427

la nature en la modelant pour ses propres besoins. Dans cette vision, I’homme est mis
au centre du monde et de la vie : ’homme comme entité essenticllement masculine,
I’homme donc comme force de création, de changement, de production. Diriger le
monde dans une perspective de croissance a I’infini, de plier a ses propres néces-
sités tout ce qui ne s’y plie pas tout seul. Il s’agit d’un modele enfin qui trouverait
dans la monoculture, non seulement des champs a cultiver, mais aussi des cerveaux
d’hommes, la voie de son déploiement.

Au contraire, le modéle que Vandana Shiva pose au centre de sa proposition est
un modele trouvant sa source dans la femme et dans I’¢1ément féminin. V. Shiva voit
dans cette méme image I’essence d’un monde différent. Un modéle, qui, cette fois,
ne voudrait pas modeler la nature a ses nécessités, mais bien s’y adapter, pour trouver
dans I’harmonie entre I’homme et son milieu naturel, I’essence de ses propres besoins,
et dans la diversité naturelle et globale, la plus grande des richesses. Navdanya est le
nom du projet le plus important et le plus concret développé par V. Shiva. 1l signifie
“neuf semences”, qui représenteraient la source collective de la sécurité alimentaire.
Il s’agit désormais d’une organisation non gouvernementale, sa base bureaucratique
se trouvant a New Delhi, au si¢ge de la RFSTE, et ses établissements opérationnels en
Uttarakhand, notamment dans le village Ram Garth, dans la Doon Valley, au sud de
I’Etat peu ¢loigné du Dehra Dun. C’est 1a que se trouve le Bija Vidyapeeth : sa ferme.
Il s’agit d’un projet ayant comme tache principale la sauvegarde des semences tradi-
tionnelles, la protection des “petits paysans”, la diffusion du savoir indigéne local et
la conservation de la biodiversité. Bija Vidyapeeth (qui signifie : Ecole des Semences)
est la ferme ou non seulement Navdanya cultive les semences traditionnelles, fait des
expérimentations agricoles et conserve les variétés de graines dans une banque de
semences ; mais aussi un lieu ou sont organisés des cours (workshops) pour indiens et
occidentaux, sur des thémes variés, restant tout de méme dans le panorama des inté-
réts de V. Shiva. Le Bija Vidyapeeth est aussi un lieu de rencontre pour les paysans de
la région, ceux associés a Navdanya. Grace a la banque des semences, Navdanya pro-
meut ’agriculture biologique dans la région en distribuant aux paysans les semences.
Une fois que le paysan a accepté et utilisé les semences de Navdanya, il devient
associé. Les semences sont données gratuitement, en échange de quoi I’agriculteur

doit, I’année d’apres, soit ramener la méme quantité de semences a Navdanya'', soit



428 Des semences a la liberté

en donner la méme quantité a un autre agriculteur. Un processus qui envisage ainsi
la distribution et 1’¢largissement de 1’agriculture biologique, qui ne tue pas le sol, et
qui permet aux paysans de ne pas s’endetter pour acheter les fertilisants chimiques
et les graines certifiées toutes les années. Les paysans sont donc appelés a venir chez
Navdanya pour y apprendre des techniques agricoles qui correspondent a la tradition.
Une fois devenu associé, le paysan vend son surplus (aprés avoir satisfait ses besoins
alimentaires basiques) a Navdanya. C’est Navdanya qui ensuite vendra ces produits
sur le marché, étiquettés sous un seul nom : Navdanya. Ni la localité, ni le village de
provenance du produit n’apparaitront sur le paquet.

En devenant le seul acquéreur des produits des paysans, Navdanya établit un sys-
téme de monopsone'?. La question qui se pose, c’est de savoir si I’on est ici face a une
dynamique économique différente de celle proposée par la révolution verte. N’est-ce
pas plutdt une dynamique qui recrée les mémes problématiques que celles qu’elle
voulait combattre ? Dans les magasins Navdanya a New Delhi ou a Dehra Dun, les
prix des produits sont au moins sept fois plus chers qu’ailleurs. C’est-a-dire, a titre
d’exemple : un paquet de biscuits colite en moyen 12 Roupies en Inde, un paquet de
biscuit Navdanya en colite 70. Les paysans, comme on I’a dit, vendent les produits
exclusivement a Navdanya : ce serait donc a Navdanya méme d’en déterminer le prix
sur le marché. Les paysans ainsi, ayant un seul acheteur de leurs propres produits
(Navdanya), ne sont pas autonomes ni libres des contraintes : ils dépendent en fait de
Navdanya pour la vente et continuent donc a étre des instruments dans les mains de
quelques-uns. Vandana Shiva elle-méme est la seule et unique volonté décisionnelle
et I’unique personnalité responsable des décisions prises par Navdanya. A Navdanya,
V. Shiva est le seul vrai chef, la seule qui signe les ouvrages et les articles, la seule qui
gere les financements, la seule qui connaisse vraiment les finances de 1’organisation.
Méme si Navdanya représente a présent une organisation bien répandue et avec une
activité fertile, je ne crois pas son existence possible sans I’image et la présence de V.
Shiva. Au niveau des financements aussi, le principal financeur de Navdanya est V.
Shiva elle-méme. Navdanya est financé aussi par un certain nombre d’organisations
non gouvernementales européennes. Mais sur le site Internet, il n’y a aucune informa-
tion concernant les fonds de 1’organisation.

A la fin de notre entretien, Vandana Shiva a ainsi synthétisé la philosophie qu’elle



Urban & Regional Social Movements 429

voudrait laisser au monde : “La monoculture de la pensée est un appauvrissement.
La monoculture crée un appauvrissement. La diversité crée la démocratie. Toute ma

pensée sociale et écologique se trouve dans ces phrases.'>”

Pourquoi alors construire
une organisation sans pluralité décisionnelle? Ou sont la pluralité et la diversité en
pratique chez Navdanya ?

Vandana Shiva, moyennant Navdanya évidement, revendique des droits pour les
paysans : mais il ne s’agit certainement pas d’établir un processus différent de sub-
jectivation. Il y a en effet une différence marquante entre le Beej Bachao Andolan et
Navdanya : chez I’'un I’on trouve une protestation qui prend racine dans la vie des
hommes, dans leur travail, dans leur “étre” paysan : ils veulent pouvoir continuer a
I’étre. Chez I’autre en revanche, I’on trouve une protestation qui se concrétise moyen-
nant des revendications de droits, autour de la biodiversité, 1’écologie, I’environne-
ment, la propriété intellectuelle.

Que devient une protestation, que devient la vie ou un probléme, si 1’on fait abs-
traction de son principal agent, ou acteur, sujet, objet, victime et bien siir protagoniste
? Ou sont les paysans a Navdanya ? Lorsque Vandana Shiva parle d’un modéle démo-
cratique ou les décisions seraient prises localement : parle-t-elle d’une hypothéese
pour le futur ou pour le présent ? Pourquoi ne nous est-il pas possible, en effet, de
voir en Navdanya un organisme construisant déja dans le présent cette démocratie ?

Dans cette perspective, que signifie enfin, une alternative? Serait-elle quelque
chose ayant pour but d’offrir une proposition adaptée a tous les secteurs, ou bien
au contraire devrait-t-elle seulement chercher a résoudre certains problemes parmi
d’autres, ne mettant pas en question le systéme dans sa totalité ?

Je ne crois pas possible de nommer alternative quelque chose qui propose si bien
I’introduction et 1’'usage d’une agriculture soutenable et biologique, et cependant
trouve dans cette proposition sa limite la plus concréte. Une vraie alternative devrait,
j’imagine, commencer par s’établir a partir d’une structure et d’un modele de gestion
et de diffusion des responsabilités et du pouvoir qui ne puisse pas tomber dans et ne
pas reproduire les mémes défauts contre lesquels lui-méme s’était rebellé.

Ainsi, Navdanya pourrait étre I’institution ayant cette double nature d’étendre
1’état naissant, en méme temps qu’elle en assure la continuité (Alberoni, 1981 : 230).

On peut en effet ici trouver une institution qui se veut héritiere du mouvement,



430 Des semences a la liberté

mais qui I’est seulement dans 1’apparence, dans les paroles. Elle ne peut pas 1’étre
dans les faits, dans 1’essence.

Nous trouvons des revendications chez Navdanya, mais nous ne trouvons pas une
expérience de vie. L’essence de la protestation — ce nouage si spécifique entre une
forme de vie communautaire et une pratique de résistance — n’a pas su se maintenir
dans le projet de transplantation et de traduction mené par Navdanya.

Il n’est pas du tout faux de penser que Navdanya s’est appropriée la lutte du Beej
Bachao Andolan, lui donnant une vie et une reconnaissance nationale et internatio-
nale qu’elle n’aurait pas eu autrement. Cependant, cette ré-appropriation a privé la
lutte de son essence profonde et vitale. La vie, en tant qu’expérience, s’est, d’une
certaine fagon, échappée du noyau de la protestation. Chez le Beej Bachao Andolan
cette protestation trouvait, dans les graines la source de la vie, de ’autonomie, et le
symbole et I’essence de la lutte : une lutte qui était donc pour la vie des semences et
la vie des paysans, une lutte donc, pour la vie.

Chez Navdanya, les graines sont une voie, un objet de revendication ; ces graines
semblent pourtant s’étre vidées de leur essence la plus profonde : devenues les ins-
truments d’une protestation, elles ne représentent plus 1’essence de la vie. La graine
s’est institutionnalisée, et, ce faisant, la vie dont elle était le symbole et ’essence, a

simplement migré sur un autre plan.

4. CONCLUSION

Institutionnaliser une lutte est la premiére marche d’un processus qui vise a en neu-
traliser la vigueur. Une contestation qui ne dialogue pas avec les institutions peut
avoir des chances de provoquer des conséquences sociales concrétes. Une lutte insti-
tutionnalisée demandera au contraire des droits, des revendications a obtenir, tout en
demeurant dans le méme cadre social. Une contestation institutionnalisée sera aussi
plus facile a encadrer : Vandana Shiva et ses semblables dans le monde se réunissent,
des centaines et des centaines d’ONG ensemble, revendiquant un autre monde pos-
sible. Un autre monde est possible : dans le futur. Pour le présent, d’apres les obser-
vations faites chez Navdanya, il semble difficile d’y trouver les racines ou les bases

d’un quelconque systéme alternatif. Il s’agit en effet ici d’une lutte revendiquant des



Urban & Regional Social Movements 431

droits dans le contexte institutionnel contemporain, une protestation disant “Non”
aux injustices politiques. Méme si ce “Non” s’oppose et refuse, c’est un “Non” qui
continue de dialoguer. Il s’agit d’une réfutation.

Il me semble que 1’on peut utiliser, & propos de Navdanya, I’expression grams-
cienne de “guerre de position”. La guerre de position, c’est, chez Gramsci, le par-
cours qu’une hégémonie doit accomplir pour devenir dominante. Il désigne ainsi une
conception du monde qui souhaite fasciner 1I’ensemble social, ¢’est-a-dire s’imposer
par la séduction. Cette conception est prise dans les dynamiques du pouvoir constitué,
elle se bat pour le pouvoir et pour pouvoir un jour, enfin, diriger.

Navdanya ne fait, en fait, qu’imaginer obtenir une plus grande part du gateau:

“Nearly all antisystemic, antiglobalisation, or antineoliberal movements directed
against the continued growth of the neoliberal project primarily seek a better position
within the contemporary system, or seek to invert it (...), they seek either a larger slice
of the pie, or to tinker with the recipe for the pie'*.

Je crois que I’on retrouve chez Navdanya ce type de résistance au pouvoir. Une
résistance institutionnalisée dialoguant avec le pouvoir, qui accepte la fronti¢re de ce
qui est possible et impossible aujourd’hui, au quotidien. Cette résistance articule une
critique qui forcera le systéme de pouvoir a se justifier et ainsi a incorporer en soi une
partie de cette critique (Boltansky and Chiapello, 1999) : a son avantage.

Navdanya me semble ainsi €tre I’incarnation de la liberté que 1’on a de protester,
de se mobiliser pour quelque chose, a la recherche d’un compromis. Navdanya est
ainsi I’'une des expressions possibles de I’espace de liberté que le Capital laisse ouvert
aujourd’hui ; une liberté de lutte donc chez Navdanya, a ne pas confondre avec une
lutte pour la liberté. Parce que justement il s’agit ici d’une lutte qui ne remet pas en
question le systéme Iui méme et les dynamiques qui le composent. Il s’agit d’une
lutte, d’une résistance qui pourtant reste empétrée dans le Capital lui-méme ; une lutte
qui, de fait, capitalise les semences et en fait un outil de revendication dont toute pro-
fonde vitalité est absente. La liberté de lutte que nous trouvons chez Navdanya trahit
I’expérience de la lutte elle-méme, en la construisant de maniére abstraite.

Il me semble que, face a un régime de vérité tel que celui qui s’exprime dans la
révolution verte, ou I’accumulation et la croissance sont les seules valeurs et vérités

communément acceptées, la lutte du Beej Bachao Andolan est en revanche I’image



432 Des semences a la liberté

d’une vie communautaire qui pose une limite sérieuse aux dynamiques impériales
de ce systeme. En effet, ce mouvement paysan, comme nous 1’avons vu, prone et
pratique 1’autonomie alimentaire. Il s’agit de communautés paysannes disposant de
petites propriétés sur lesquelles elles peuvent cultiver des graines. Ce sont des or-
ganisations familiales, fondées sur le noyau familial. Elles utilisent des techniques
traditionnelles d’agriculture qui trouvent dans 1’auto-subsistance leur principal but.
Ces paysans ne cherchent pas a dégager du profit, mais a avoir tous les jours de quoi
manger. Nous trouvons ainsi, juché sur les montagnes himalayennes, un mod¢le éco-
nomique de subsistance qui rend ses acteurs autonomes et presque totalement indé-
pendants du marché®.

Contrairement a I’ONG Navdanya qui revendique, elle, le fait d’étre en lutte
contre la globalisation et donc d’avoir un statut de mouvement de résistance visant
la construction d’un Autre Monde, le Beej Bachao Andolan ne revendique pas un tel
statut. Les paysans sont ici engagés dans une lutte les concernant directement, qui
concerne leur possibilité de continuer a vivre comme ils le veulent dans le monde,
leur possibilité d’existence en tant que paysans. Dans leurs paroles et actions, ce
qui est mis en question est leur vie, leur existence, leur liberté et la possibilité de se
constituer en tant qu’acteurs et sujets agissant sur leurs vies. Pour ces paysans mili-
tants, il n’y a pas un systéme capitaliste & combattre, il n’y a pas une globalisation qui
veut pénétrer leurs champs et attaquer leur autonomie. Tous ces mots et ces entités ne
sont que des abstractions loin de leurs vies et de leurs problémes.

Les paysans du Beej Bachao Andolan s’engagent pour des problémes qui les
concernent directement et ils s’opposent a la révolution verte et a ses techniques
novatrices avec leur savoir agricole traditionnel. Non parce qu’ils sont conservateurs,
mais plutdt parce que ce savoir satisfait leurs besoins et nécessités primaires, contrai-
rement aux innovations techniques.

Il n’est pas question pour eux d’avoir un manifeste de lutte et de révolution dévoi-
lant un autre monde, mais d’affirmer leur droit de vivre comme ils le désirent. C’est
justement la ou ce style de vie n’est pas compatible avec les nécessités d’expansion
et d’accumulation propres au Capital que ce mouvement constitue une limite a 1’¢lar-
gissement de la sphére d’emprise de ce dernier. Et c’est justement 1 ou nous retrou-

vons cette frontiére pour I’expansion du Capital et ses principes, que nous prenons la



Urban & Regional Social Movements 433

mesure de la capacité créative du Beej Bachao Andolan. Vivant comme ils le font, ces
paysans arrivent de fait a édifier un quelque monde autre, un systéme indépendant,
autonome des dynamiques d’accumulation du capitalisme.

Je crois que I’on peut trouver la singularité de ce mouvement dans sa tache : avoir
I’autonomie pour but. Sa grande richesse réside cependant dans sa pratique actuelle:
utiliser 1’autonomie pour atteindre ce but, c’est-a-dire I’autonomie comme moyen
(Castoriadis, 1975 : 112). La résistance du Beej Bachao Andolan est ainsi ’image
d’une résistance capable de provoquer la dynamique du pouvoir d’aujourd’hui : une
résistance qu’on peut voir comme créatrice et innovatrice, méme si pourtant traditio-
naliste, elle se concrétise dans la construction d’un monde autre, dans la quotidien-
neté du présent, dans la routine de la vie matérielle, dans le processus constant de
subjectivation des paysans. D’une certaine fagon, ce sont les artistes d’une conception
du monde différente et vraie, prenant racine dans une autonomie qui part d’une néces-
sité¢ primaire : I’autonomie alimentaire. I1 me semble que ce soit la le caractére plus
singulier du Beej Bachao Andolan, caractére nous imposant de le considérer en tant
que mouvement ontologiquement anti-systémique. Caractére enfin qui le distingue
de Navdanya qui élabore des revendications et déploie des pratiques d’action locales
cherchant un compromis avec le systéme marchand.

Nous trouvons dans ce mouvement de paysans au milieu des montagnes hima-
layennes, le témoignage de la possibilité de ’homme de construire son histoire, de
déterminer son processus de subjectivation, de concrétiser sa propre conception du
monde. Il s’agit ici, d’une résistance créatrice, d’une alternative se concrétisant dans
les choix de vie quotidienne de ces paysans, dans leurs actions. Ils me semblent étre
les témoins de la possibilité de I’homme de changer et de déterminer son existence.
Comme Castoriadis (1975 : 103) le dit : “/’idée centrale de la révolution, c’est que
[’humanité a devant elle un vrai avenir, et que cet avenir n’est pas simplement a pen-
ser, mais a faire”. Il me semble que les paysans militants du Beej Bachao Andolan
incarnent cette possibilité, cette capacité humaine a faire son propre avenir. Et qu'une
politique de revendication de droits, telle qu’elle est pratiquée chez Navdanya, est, au
contraire une voie qui n’est pas souhaitable. La création d’une autre fagon de vivre se
doit de commencer par les pratiques de tous les jours. Et non, donc, dans un dessein

et un projet révolutionnaire pour un lendemain toujours lointain et un futur absent



434 Des semences a la liberté

par définition. Au contraire, la richesse de ce mouvement paysan, me semble venir de
I’essence de la paysannerie : un ensemble d’hommes concrets qui voient, analysent,
et répondent aux problémes qu’ils trouvent dans la terre, dans leur sol, au présent. Et
ainsi, leur capacité d’y réagir, au présent, dans la quotidienneté immédiate.

Pour ces paysans militants, le futur est aujourd’hui, ici et maintenant. Et c’est d’ici
qu’il faut commencer a le construire autrement. Voila qui me semble étre le caractére
principal du Beej Bachao Andolan et ce qui le distingue le plus de Navdanya.

Il ne s’agit donc pas d’une lutte revendicative des droits pour demain, mais d’une
lutte qui, en pratiquant des actions quotidiennes, parvient a changer le présent en
créant une fagon de vivre alternative, externe et échappant aux dynamiques actuelles
du Capital.

Les paysans du Beej Bachao Andolan n’attendent pas une révolution : c’est leur

étre méme qui, en subjectivant leur existence, les rend Rebelles.

NOTES

1. Varietés a Haut Rendement.

2. Celui ci est loin d’étre un probléme nouveau dans I’histoire des hommes. Déja Eschyle des Perses
avait fait surgir la question de la vBpig des hommes. Nous trouvons, chez Gramsci une intéressante
référence a la volonté creatrice de I’homme: “L’uomo ha voluto navigare, e ha navigato ; ha voluto
volare, e ha volato ; da tanti secoli che pensa Dio, non dovra servire a niente? Albeggia, emerge, dalla
creatura la mentalita del creatore. Se non si puo scegliere tra i vari modi di vita, perché specializ-
zarsi vorrebbe dire mutilarsi, non rimane che fare tutto. Se I’autentica religione sembri esausta, non
rimane che ringiovanirla. Universalita, interiorita, magicita. Se Dio si cela, resta il Demiurgo. Uomo
dell’Occidente hic res tua agitur” (Antonio Gramsci, Quaderni del Carcere, les références renvoient
a I’édition critique de I’Instituto Gramsci, par V.Gerratana, Einaudi, Torino 1975 in Montanari, 1997:
28). Et encore “Un mondo che concepisce le cose, ed identifica [ 'uomo stesso, come creatio ex nihilo
elevera a potenza tanto la pulsione costruttiva quanto la pulsione distruttiva. Perché piu ci si aspetta
dalla creazione, piu si hanno ragioni per desiderare il suo contrario, cioé la distruzione intesa come
ritorno a quel nulla da cui ogni atto di creazione deriva” (in M.Cammelli, Logiche della Resistenza,
Introduction a Canguilhem, 2006: 48). Ici, autant d’arguments a développer, qui toutefois nous ne

pourrons pas approfondir au présente. Tenons cependant a 1’esprit I’ampleur d’une réforme qui envi-



Urban & Regional Social Movements 435

sage la création des semences, source de la vie, en tant que manifestation de la volonté et de la capacité
créative de ’homme, qui parvient jusqu’a envisager de récréer la méme vie.

3. “Ce que I’humanité au cours de son histoire antérieure a incorporé profondément a sa propre vie,
comme dans les entrailles mémes des hommes, pour qui telles expérience ou intoxications de jadis sont
devenues nécessités du quotidien, banalités.” (Braudel, 1988: 14).

4. Interview fait le 7 Octobre 2007, a Khaddi, Garwhal, Uttarakhand, Inde. Pour la traduction de
I’hindi, je remercie Laura Micheletti; la traduction de I’italien en francais, c’est la mienne.

5. “Taking the people away from their own knowledge. When you forget your knowledge, you depend
on other’s knowledge: then you accept what the other say.” Interview fait le 11 Octobre 2007, a Dehra
Dun, Uttarkhand, Inde.

6. Interview de Dhoom Singh Negi, fait le 7 Octobre 2007, a Khaddi, Garwhal, Uttarakhand, Inde.

7. “Any problems or issue, the local people have to fight for themselves. We can be along with them,
but the fight is theirs” Interview a Biju Negi fait le 11 Octobre 2007.

8. Interview de Biju Negi fait le 11 Octobre 2007.

9. “You need money to do things, but people can contribute for what they can. Either they feel very
much the problem, either they don't come. People can contribute with their money, so that they are
really engaged with the problem. We don't want us to pay the people to mobilize. We will not do ten
meetings, only two: but they will be more intensive”. Interview a Biju Negi fait le 11 Octobre 2007.
10. Ibid.

11. Les semences en question ici étant naturelles se reproduisent en grande quantité toutes seules. Ce
n’est donc pas difficile devoir en rendre une partie.

12. “Marché caractérisé par la présence d’un acheteur unique et d’une multitude de vendeurs.” La-
Rousse, 2007.

13. “Monoculture of the mind is a source of scarcity. Monoculture creates scarcity. Diversity creates
democracy. All my thinking socially and ecologically are kept in those phrases.”

14. “Presque tous les mouvements antisystémique, anti-globalisation, ou anti-néolibéraux désirant
l’arrét de la croissance continue du projet néolibéral, cherchent tout d’abord a mieux se positionner
dans le systéme contemporain, ou cherchent a le retourner (...), ils cherchent soit une part plus grande
du gdteau soit a lui inventer une nouvelle recette.” (Hall et Fenelon, 2005 : 207).

15. presque : ils ont en effet besoin d’une petite quantité d’argent pour envoyer les enfants a 1’école,
payer la dote aux filles, payer le peu de choses qu’ils ne peuvent pas produire tout seuls. Nous avions

vu que pour avoir cet argent les paysans du Beej Bacho Andolan collectaient les surplus agraires



436 Des semences a la liberté

chaque année et vont le vendre au Dilly Haat, une foire qui se tient chaque année a New Delhi ou les
producteurs peuvent vendre directement aux clients, sans intermédiaires d’aucun type. L’argent gagné

de cette vente, les paysans le partage entre eux.

BIBLIOGRAPHIE

Alberoni, F. (1981) Movimento e Istituzione, Teoria Generale. Bologna : 11 Mulino.

Bandyopadhyay, J. (1999) Chipko Movement: Of Floated Myths and Flouted
Realities. Economic and Political Weekly, 10 Avril.

Bhalla, G.S. (2007) Indian Agriculture Since Independence. India: National Book
Trust.

Bhalla, G.S., Racine, J.L. & Landy, F. (eds.) (2002) Agriculture and the WTO : Indian
and Franch Perspectives. Paris : Edition de la Maison de Science de I’Homme.

Bloch, M. (1952) Les Caracteres Originaux de I’Histoire Rurale Frangaise. Paris :
Librairie Armand Colin.

Boillot, J-J. (2006) L’Economie de I’Inde. Paris : Editions La Découverte.

Boltansky, L., Chiapello E. (1999) Le Nouvel Esprit du Capitalisme. Paris : Essais
Gallimard.

Braudel, F. (1985) La Dynamique du Capitalisme. Paris : Champs Flammarion.

Bugio, A. (2002) Gramsci Storico: una Lettura dei “Quaderni del Carcere”. Roma :
Editori Laterza.

Bugio, A. (2007) Per Gramsci. Crisi e Potenza del Moderno. Roma : DeriveApprodi.

Camus, A. (1951) L’Homme Révolté. Paris : Editions Gallimard.

Canguilhem, G. [2006 (1935)]. Il Fascismo e i Contadini. Bologna : 11 Mulino.

Castoriadis, C. (1975) L Institution Imaginaire de la Société. Paris : Edition du Seuil.

Chatterjee, P. (1988) Developing Foucault: More on Modes of Power and the Peasantry.
In Guha, R. & Spivak, G.Ch. (eds). Selected Subaltern Studies. Oxford: Oxford
University Press.

Cospito, G. (2001) Struttura e Sovrastruttura. In Materiali di Lavoro per il Seminario
sui Quaderni del Carcere. Roma, 27 Avril 2001. Available at: www.gramscitalia.
it

Cospito, G. (2003) Egeminia. In Frosoni F., Liguori, G. (a cura di). Materiali di



Urban & Regional Social Movements 437

Lavoro per il Seminario sul Lessico Gramsciano, le 23 mai 2003. Available at:
www.gramscitalia.it

Dasgupta, B. (2005) Globalisation, India’s Adjustment Experience. New Delhi : Sage
Publications.

Foucault, M. (1976) Histoire de la Sexualité I : la Volonté de Savoir. Paris : Editions
Gallimard.

Foucault, M. (2001) Dits et Ecrits II. 1976-1988. Paris : Editions Gallimard.

Foucault, M. (2004) Naissance de la Bio-politique. Cours au Collége de France,
1978-79. Paris : Seuil/Gallimard.

Foucault, M. (2004) Sécurite, Territoire, Population. Cours au Collége de France,
1977-78. Paris : Seuil/Gallimard.

Friedman, J. (2005) La Quotidianita del Sistema Globale. Milano: Bruno Mondadori
Editore.

Friedman, J., Chase-Dunn Ch. (ed.) (2005) Hegemonic Declines: Present and Past.
Boulder : Paradigm Publishers.

Gandhi, M.K. (1973) La Mia Vita Per la Liberta: I’Autobiografia del Profeta della
Non-Violenza. Roma : Newton Compton Editori.

Gills, B.K. (ed.) (2000) Globalisation and the Politics of Resistance. New York : St.
Martini’s Press Inc.

Godelier, M. (1980) Rationalité¢ et Irrationalité en Economie. Paris : Francois
Maspero.

Gramsci, A., Quaderni del Carcere. In Montanari M. (1997). Pensare la Democrazia,
Antologia dei Quaderni del Carcere. Torino : Einaudi.

Guha, R. (1989). The Unquiet Woods: Ecological Change and Peasant Resistance in
the Himalaya. California : University of California Press.

Guha, R., & Spivak, G. Ch. (1988) Selected Subaltern Studies. Oxford: Oxford
University Press.

Jardhari, V. (2001, July) ‘Barah Anaaj’- Twelve Food Grains: Traditional Mixed
Farming System. Leisa Magazine.

Landy, F. (1994) Paysans de [’Inde du Sud : Le Choix et la Contrainte. Paris : Editions
Karthala.

Marcuse, H. (1967) L’Uomo a Una Dimensione. Bologna : Piccola Biblioteca Einaudi.



438 Des semences a la liberté

Metcalf, B. & Metcalf, Th. (2004) Storia dell’India. Oscar Mondadori.

Navdanya: Two Decades of Service to the Earth and Small Farmers: brochure obtenue
au Bija Vidyapeeth, en Septembre 2007.

Negi, B., Negi D.S. Seeds for Life: The Story of Beej Bachao Andolan (Uttarakhand,
India). Article obtenu par Vijay Jardhari pendant mon séjour a Jardhargaon, en
Octobre 2007.

Nehru, J. (1980) An Autobiography. Jawaharlal Nehru Memorial Fund, Oxford
University Press.

Olssen, M. (1999) Michel Foucault, Materialism and Education. London : Bergin
and Garwey.

Radhakrishnan, R. (1990) Toward an Effective Intellectual : Foucault or Gramsci ?.
In Robbins B. (ed.). Intellectuals: Aesthetics Politics Academics. Minneapolis :
University of Minnesota Press.

Riva, F. (2007, octobre). Beej Sathyagraha: Semi e Lotte Contadine. Aam Terra
Nuova.

Sahlins, M. (1976) Age de Pierre, Age d’Abondance : L’Economie des Sociétés
Primitives. Paris : Editions Gallimard.

Scott, J.C. (1985) Weapons of the Weak : Everyday forms of Peasant Resistance. Yale
University Press.

Shiva, V., Vanaja, R., Pandurang, H., Omkar, K., & Radha, H-B. (1995) The Seed
Keepers. The Research Foundation for Science, Technology and Ecology.

Shiva, V. (1992) The Violence of the Green Revolution. Other India Press et Research
Foundation for Science, Technology and Ecology.

Shiva, V. (2002) Terra Madre: Sopravvivere allo Sviluppo. Libreria Utet.

Shiva, V. (2003) Le Guerre dell’Acqua. Milano : Feltrinelli Editore.

Shiva, V. (2005) Le Nuove Guerre della Globalizzazione: Sementi, Acqua, Forme di
Vita. Libreria Utet.

Shiva, V. (2006) I/ Bene Comune della Terra. Milano : Feltrinelli Editore.

Shiva, V. & Bhutani, Sh. (2001) Intellectual Property Rights and Patents. Research
Foundation for Science, Technology and Ecology.

Smarth, B. (1989) La Politique de la Vérité et le Probléme de I’Hégémonie. In

Couzens Hoy D. Michel Foucault, Lectures Critiques. Editions Universitaires,



Urban & Regional Social Movements 439

De Boeck Université.

Sombart, W. (1928) Le Bourgeois. Paris : Petit Bibliothéque Payot.

Suryanarayanan J., Kothari A. Protecting Forests, Conserving Seeds: The Story of
Jardhargaon. Kalpavriksh.

Tandon, V. (1965) The Social and Political Philosophy of Sarvodaya after Gandhiji.
Rajgath, Varanasi : Sarva Seva Sangh Prakashan.

Tchayanov, A. (1990) L’Organisation de |’Economie Paysanne. Paris : Edition du
Regard.

The International Commission on the Future of Food and Agriculture (2006).
Manifesto on the Future of Seeds. Regione Toscana : Press Service Srl.

Wolf, E. (1966) Peasants. Prentice-Hall.

Wolf, E. (1974) Les Guerres Paysannes du Vingtieme Siecle. Paris : Frangois Maspero.



