
259  PrefacioPrefacioPrefacioPrefacioPrefacioPrefacio

Invisibles de la Ciudad de Puebla.
Religiosidades de la Santa Muerte 
y patrimonios arqueológicos 
en la producción de espacios 
rebeldes 

Fernando Matamoros Ponce
Profesor-investigador Posgrado de Sociología, Instituto de Ciencias Sociales y 
Humanidades “Alfonso Vélez Pliego” de la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 
(ICSyH-BUAP). Dr. École des Hautes Études en Sciences Sociales de París
https://fernandomatamoros4.academia.edu/
Correo electrónico: fermatafr@yahoo.fr

12

Guillermo López Varela
Profesor investigador de tiempo completo en la licenciatura de Lengua y Cultura en la 
Universidad Intercultural del estado de Puebla, región ngigua poblana (México).  
Dr. ICSyH-BUAP
Correo electrónico: guillermo.libroe@gmail.com

Manuel A. Melgarejo Pérez
estudiante del doctorado en sociología del Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 
“Alfonso Vélez Pliego” de la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. Licenciado 
en arqueología por la Universidad Veracruzana.
Correo electrónico: manu.amp07@gmail.com



260  

INTRODUCCIÓN

El crecimiento urbano ha sido un fenómeno estudiado desde distintas perspectivas y, 
también, desde distintas disciplinas. O como lo afirma Henri Lefebvre (2017) en su li-
bro de el Derecho a la ciudad, el espacio urbano contiene un doble proceso, el empíri-
co y lineal del progreso de la industrialización, crecimiento y desarrollo y producción 
económica y vida social que habita con estas dimensiones en su subjetividad. Así, 
nos encontramos con un fenómeno complejo de contradicciones y antagonismos que 
requiere ser analizado transdisciplinariamente para comprender cómo en este proceso 
existen dimensiones múltiples en la unidad del fenómeno que no deja de ser conflic-
tivo. No solamente por la dimensión del antagonismo de las clases sociales, sino por 
la percepción inmediata de lo salvaje de los “miserables milenios del homo sapiens”, 
diría Walter Benjamin (Tesis XVIII sobre el concepto de historia -2007). Un pasado 
cultural en el presente de la experiencia simbólica de los patrimonios coincide, resu-
midamente, con la figura de lo invisible en lo visible de la historia de la humanidad 
que no deja de pagar los intereses del Capital en los acontecimientos. La ciudad crece 
y la administración estatal de políticas públicas está pendiente de los distintos derro-
teros en su expansión. Por ejemplo, en las últimas dos décadas, la Ciudad de Puebla 
ha crecido exponencialmente hacia diversos espacios debido al desarrollo comercial, 
industrial, habitacional. De esta manera, hacia el norte destaca la central de abastos 
de mercancías. Hacia el sur y oeste unidades habitacionales prestigiosas y hacia el 
sur-este unidades habitacionales populares. 

So pretexto de experiencias ligadas a la religiosidad y el patrimonio en el contexto 
de la ciudad de Puebla y del COVID19 destacaremos procesos sociales de lucha por 
las religiosidades populares y por el patrimonio. Así, veremos cómo la pandemia en 
México ha tenido una forma asimétrica. Según la Recopilación de Información de 
Panteones Públicos en la Zonas Metropolitanas del País (INEGI, 2020: 3) el 81.5% 
de las defunciones por COVID19 ocurrieron en los municipios que conforman las zo-
nas metropolitanas del país. Esto, nos indica que la población de las ciudades es más 
vulnerable ante este virus. Por supuesto, también, nos hace pensar en el crecimiento 
desmedido de estos centros urbanos concentra elementos de desigualdad, explotación 
y formas de habitar1. En la complejidad de la ciudad, y en la búsqueda de espacios 
invisibles, podemos decir que la diversidad de la ciudad alberga relaciones sociales 
antagónicas de luchas. Así, este texto se convierte en un pretexto para poder hablar 
de dos situaciones específicas relacionadas con los invisibles, entendidos como su-
jetos en lucha, en contradicción y, siempre, con una dinámica social invisible que 
implica relaciones en la productividad de valor, pero también con escisiones de va-
lor, sensibilidades, muchas veces inconscientes, que viven en las contradicciones de 
subjetividades dañadas. Podemos observar esas relaciones sociales diferenciadas por 

Invisibles de la Ciudad de Puebla



261  

clases sociales. Quizás no con los reflectores de estadísticas, pero sí con contenidos 
históricos de una cultura-simbólica en las representaciones patrimoniales, la conste-
lación que forma la época con las temporalidades anteriores para fundar un concepto 
del presente con las constelaciones invisibles del pasado, donde se atascaron ilumina-
ciones teológicas invisibles de la liberación. 

Así, dividiremos en dos partes este capítulo. En la primera parte analizaremos el 
rol simbólico y político de la imagen de la Santa Muerte en el centro de la Ciudad de 
Puebla, enfocándonos, más bien, en el centro de los espacios marginales del Centro 
Histórico Patrimonio de la Humanidad. En la segunda parte, hablaremos de espacios 
arqueológicos patrimonializados, cuidados, pero, también, destruidos por procesos 
de urbanización industrial y comercialización turística de territorios. Espacios don-
de lo invisible, en lo visible empíricamente (pensando con Maurice Merleau-Ponty 
-1993), están alzando la voz desde experiencias culturales y simbólicas espirituales, 
invisibles, pero, también, donde confluyen muchos otros factores de complejidad, 
conflictividad y confrontación de lo visible, como la especulación inmobiliaria, por 
ejemplo. Así, intentaremos conectar nuestras preocupaciones en el mundo de vidas 
dañadas que no son fortuitas. Son la maduración de ideales en la experiencia de otro 
mundo con muchos mundos, dirían los zapatistas del siglo XXI en sus movimientos. 
Pensamientos que se embarcan para conectar pequeñas percepciones, comunicar y 
restablecer, geométricamente, continuidades simétricas de la palabra, al lado del es-
píritu y la naturaleza, implícita en representaciones de lo religioso y lo político en la 
producción del espacio rebelde. Como diría Fernando Matamoros en uno de los capí-
tulos de este libro de las luchas de los invisibles en tiempos de pandemia:

Incluso […], podemos sentir cómo esos materiales subterráneos [invisi-
bilidades] son aspiraciones merodeando los paisajes desde las llanuras 
del amor y la felicidad; fantasías utópicas escritas en glifos representati-
vos y significativos de ecos universales del cosmos dañado por el fetiche 
del mercado.

LA PATRIMONIALIZACIÓN DE LA RELIGIOSIDAD 
O LA RELIGIOSIDAD PATRIMONIALIZADA, 
EL CASO DE LA SANTA MUERTE EN PUEBLA

“Según mi humilde opinión, el problema con los muertos es sobrevivirlos.
O se muere uno con ellos, un poco o un mucho cada vez”

Subcomandante Marcos,  
Rebobinar 2. De la Muerte y otras coartadas. 

Diciembre de 2013



262  

La devoción de la Santa Muerte en la ciudad de Puebla hace irrumpir en el escenario 
devocional poblano un nuevo estatuto del morir. Frente a lo visible, la muerte admi-
nistrada por el capital y sus vigilancias sanitarias, ambivalentemente, habita en el 
cuerpo, al tiempo, la idea y espiritualidad que la muerte puede ser también una pre-
gunta. Un ethos2 cosmoauditivo e imaginativo que puede construir una voz escuchada 
del habla de la muerte cotidiana para conjurar, comunitariamente, con el Otro, el 
olvido administrado. Es lo que Silvia Rivera Cusicanqui refiere sobre lenguaje colo-
nialista en nuestros horizontes culturales. Las “palabras no designan, sino encubren” 
(Rivera Cusicanqui, 2010: 19), pero una voz escuchada problematiza la dimensión 
del habla performativa que pretende supeditar la realidad para no rebasarla. Como lo 
enuncia Carlos Lenkersdorf (2008 y 1996), abriendo camino a la escucha, por ejem-
plo, hombres verdaderos con sus voces y testimonios tojolabales permiten visualizar 
aquellos detalles del patrimonio cultural del lenguaje que mira al Otro para rebasar 
las temporalidades del dolor y el sufrimiento, pero con la felicidad del tiempo comu-
nitario. Así, como lo veremos, la patrimonialización que ha sufrido la devoción de la 
Santa Muerte en México e invisibilidad de contenidos de esperanza es fruto, también, 
de la sociedad de canje, deuda y castigo, que todo lo vuelve mercancía a consumir en 
un turismo necrófilo y teocrático-religioso.

Por ende, desde la religión teocrática del patrimonio intentamos tejer, otra vez, una 
narrativa desmercantilizante del fenómeno religioso, pero desde la esperanza. Una in-
vestigación que pueda dar cuenta de la vida negada en las sociedades de valorización 
del valor, pero, sobre todo, de su revés dialéctico: la muerte. Pues, incluso, vivir la 
muerte es hacer de ella una pregunta. Una experiencia de las tradiciones en sus múlti-
ples variedades para habitar las luchas de la felicidad y la vida, aún en los marcos de 
guerra contemporánea. Asumimos que nuestra mirada se conjuga con los recuerdos 
del ángel de la historia que rememora Walter Benjamin (2007) en su Tesis IX de la his-
toria. Se trata de la actualización de un “Angelus Novus” que mira melancólicamente 
en el pasado la historia como una cadena repetible de violencia cotidiana. Pero, sin 
embargo, su mirada dialéctica es distanciarse de la catástrofe que acumula el discurso 
totalizante de la mercancía. Intenta hacer para explotar el concepto alienado por el 
mercado. Recorre los pasajes de la historia para redimir aquello somnoliento en su 
interior. Mira filosóficamente las ruinas sobre ruinas de la naturaleza que llegan hasta 
el cielo. Anhela despertar a los muertos para volver a conjuntar el mosaico de valores 
humanos desmembrados por el concepto conceptualizado del trabajo abstracto que 
liquida la imaginación para prostituirla. ¿Cómo hacer que los sujetos hagan explotar 
los conceptos alienados por las lógicas del fetiche de la mercancía y el dinero?  Como 
plantea Teodoro Adorno, siguiendo a Walter Benjamin, el pensamiento busca redimir 
de las constelaciones del dolor aquellas creaciones, aunque virtuales, que duermen en 
su seno histórico. Con Fourier, Benjamin (Tesis XI: 2007) mira el trabajo social del 

Invisibles de la Ciudad de Puebla



263  

lenguaje con la imaginación utópica para, lejos de explotar los cuerpos de la naturale-
za mecanizada y los animales con la técnica, iluminar el sentido de representaciones 
de Eros-Vida contra Thanatos-muerte (Marcuse, 1963). ¿Será el intento del ángel de 
la historia de-sublimar la represión para responsabilizarse de la esperanza invisible en 
la desesperanza de pesadillas, pero visible en los sueños de la historia del Principio 
esperanza, ese todavía no aun en la historia de las últimas cosas, antes de las últimas 
(Bloch 1977, 1979 y Kracauer, 2010)?

Para terminar. -El único modo que aún le queda a la filosofía de res-
ponsabilizarse a la vista de la desesperación es intentar ver las cosas tal 
como aparecen desde la perspectiva de la redención. El conocimiento no 
tiene otra luz iluminadora del mundo que la que arroja la idea de la re-
dención: todo lo demás se agota en reconstrucciones y se reduce a mera 
técnica (Adorno, 2006: 257).

Nunca dejamos de mirarnos en el espejo de la muerte. Juan Rulfo comprendió 
en su literatura que la muerte es el espejo de la vida. Por ello evocamos su voz para 
senti/pensarnos críticamente, tanto del sistema capitalista que produce una muerte 
instrumentalizada para el mercado como la posibilidad de escribir contra y más allá 
de la tortura, el despojo, la amargura, el escarnio, lo desollado, lo imperfecto y lo 
putrefacto en que se han convertido las producciones de identidad y reconocimiento 
del Otro, nuestro hacer en este horizonte mortuorio que llamamos México. De esta 
forma, senti-pensar el culto de la muerte es una pregunta que nos permite tejer la 
forma en que las comunidades pueden cuestionarse lo importante y urgente de lo in-
minente. ¿Qué es lo inminente? Que nos están matando. Se nos ha negado la muerte. 
En angustia y desesperación del corazón en la peste de discursos racistas de razas, 
género y edades sumergidas en el dilema de ser cadáveres sin tumba. Muertos sin la 
propia muerte natural, pues la razón instrumental de la racionalidad capitalista de la 
satisfacción condena al Otro.3 Por estas afirmaciones y preguntas en la vida cotidiana, 
entre el olvido y la memoria, nosotros concebimos que sólo podremos avanzar en la 
comprensión de cómo la devoción popular narra la muerte en el México contemporá-
neo. Cuando expongamos los procesos de auto-sublimación de la muerte en Eros-vida 
de las religiosidades no hegemónicas de la “Niña Blanca” en nuestro país, veremos 
cómo surge una “moral libidinosa” contra Thanatos-muerte: una resistencia a la cosi-
ficación de subjetividades antagónicas. 

Con Michael Löwy (1997), podríamos decir que lo que nuestro análisis aporta 
de nuevo es la docta spes (esperanza sabia), el saber activo del pasado de repre-
sentaciones mesoamericanas y cristianas de la resistencia. Orientado hacia la praxis 
transformadora del mundo redimido en un presente denso de subjetividades en lucha 
y resistencia podemos observar la actualización de Coatlicue y la Virgen de Guadalu-
pe-Santa Muerte4, transformadas en territorio del espacio de la esperanza-vida. Una 



264  

docta spes que navega a contracorriente de las utopías abstractas del pasado (mile-
narismos y conmemoraciones), aquellas que se limitan a oponer su imagen-deseo-sa-
tisfacción al mundo existente. Sin acentuar las posibilidades objetivas presentes en 
la realidad misma, nosotros rescatamos la utopía concreta que llamamos esperanza 
desesperanzada en la repetición de lo Mismo, limites históricos del principio de rea-
lidad de los condenados de la tierra. El concepto de lucha del patrimonio histórico de 
la Santa Muerte revela estrategias comprensivas de constelación, que nos permiten 
entender que las ideas no subyacen en los fenómenos a modos de esencias, fuera 
del mundo, sino en el mundo mismo. Una esperanza que da forma o permite hacer 
aprehensibles las problemáticas sociales de esperanza y crítica social de deseos y 
aspiraciones contra el mundo de la condena y la muerte. En este sentido, es, por el 
contrario, la manera en que el objeto se configura conceptualmente por el sujeto, con 
materialidades de los imaginarios más sublimes (deseos y aspiraciones angelicales de 
la naturalidad original de la historia del querer -diría Siegfried Kracauer, 2010: 243, 
citando a Kafka con Sören Kierkegaard) dentro de esencialidades materiales del éxta-
sis creyente. Acercarnos con este método crítico de “ángeles” que trabajan invisibles 
en el mundo para abrir las puertas del castillo, en todos sus elementos diversos, poli-
facéticos y contradictorios, nos permite mirar, entre olvido y memoria, las tensiones y 
conflictos de patrimonios. No solamente hace explorar el concepto, sino hace explotar 
para desmantelar, pero, también, para tejer la liberación de su valor de uso dañado por 
el valor de cambio (Inclán, Millán, Linsalata 2012). Sin dejarlo al margen de él, como 
si fuera una cualidad de la cosa misma (cosificada), sino como una trayectoria que 
se revela como utopía en su forma de ser negada (Echeverría, (2012). Ángeles que 
empiezan a tener mucho trabajo con los hombres libres en las utopías de entremedios, 
terra incognita en los entrecruzamientos de caminos en las tierras que conocemos. 
Mientras, desgraciadamente, esos demonios, que habían quedado en sus montículos 
de la dominación y el poder, inactivos, comienzan a tratar de recuperar estos valores 
genuinos, negados, para reintegrarlos en sus discursos populistas de militarización.

En este tenor, lo que hemos podido atestiguar desde hace algunos años y que se 
ha exacerbado en los meses de “sana distancia” es la emergencia del culto a la Muer-
te que ha santificado: no un clamor por hacer de la muerte una devoción sintética o 
correlato legitimador de una subjetividad asesina, sino, el anhelo constante de una 
emergente subjetividad devota por afirmar la vida de cara a un sistema de homogenei-
dad, cosificación, desposesión y muerte. Nosotros sabemos que el intento moderno 
de disociar la vida de la muerte es una clave para entender cómo funciona la cultura 
como proceso de acumulación y reproducción. Con Jean Baudrillard, El intercambio 
simbólico y la muerte podríamos decir que:

Toda nuestra cultura no es más que un inmenso esfuerzo para disociar 
la vida de la muerte, conjurar la ambivalencia de la muerte en beneficio 

Invisibles de la Ciudad de Puebla



265  

exclusivo de la reproducción de la vida como valor, y del tiempo como 
equivalente general. Abolir la muerte, tal es nuestro fantasma que se 
ramifica en todas direcciones; el de la supervivencia y la eternidad para 
las religiones, el de la verdad para la ciencia, el de la productividad y la 
acumulación para la economía (Baudrillard,1993: 170-171).

Algunas formas con las que los devotos sobre la Santa Muerte significan a la San-
ta muerte testifican las valoraciones de la vida contra la muerte: la bien amada, mi 
Niña Santa, la Única fiel, la Madre matiana, la Patrona, la Madrina, la Santísima, 
mi Esposa fiel, Doña Huesos, Doña Parca, la calavera, la pelona, la enlutada, la 
chingada, la cabezona, la dama de la guadaña, la pachona, la patas de alambre, la 
despeinadora, la dama del velo, la chicharra, la jijurnia, la mera hora, la petateada, 
la catrina, la copetona, la araña,  la grulla, la liberadora, la niveladora, la pálida, 
la Niña Blanca, la chicharrona, la tía Quiteria, la güera, la calva, la canica, la dien-
tuda, la sin dientes, la dientuda, la mocha, la descarnada, Doña Tilica, la tembele-
que, la pepenadora, la afanadora, la chifosca, la tiznada, la tostada, la trompada, la 
jodida, la matona, la tolinga, la Tola. En este sentido, como podemos observar en el 
lenguaje, no son solo palabras para nombrar la experiencia de la muerte, sino mate-
rialidades enunciativas de la forma en que la muerte es negada como una experiencia 
en los marcos “civilizatorios” del modelo de acumulación y reproducción que nos 
atraviesa. Como ya lo refería en su Dedicatoria, Teodoro Adorno, para su amigo Max 
Horkheimer, al interior de su Dialéctica negativa. Un modelo que nos convierte en 
cosas es una premonición sobre la propia muerte condenada a ser mercancía y que se 
encarna en nuestros cuerpos y la del mundo que pretendemos conocer.

Lo que en un tiempo fue para los filósofos la vida, se ha convertido en la 
esfera de lo privado, y aún después simplemente del consumo, que como 
apéndice del proceso material de la producción se desliza con éste sin 
autonomía y sin sustancia propia. Quien quiera conocer la verdad sobre 
la vida inmediata tendrá que estudiar su forma alienada, los poderes ob-
jetivos que determinan la existencia individual hasta en sus zonas más 
ocultas (2006:17).

¿Cómo podemos mirar más allá de invisibilidades en las lógicas de consumo, que 
terminan por consumir su propia materialidad? Para nosotros esta pregunta ha estado 
presente en todo momento dictándonos la necesidad de poder interpelar la subjetivi-
dad devota de hombres y mujeres que hacen de la muerte una pregunta. Desde allí, 
somos testigos de cómo en ésta fábrica de cadáveres desde la que escribimos, vivir y 
experimentar nuestra corporalidad y sus remanentes teológicos políticos estéticos es 
un hecho que no sólo configura nuestros sistemas de representación del mundo, sino 
que también co-determina nuestras subjetividades y agrupamientos sociales.

Entonces, ¿cuál podría ser una manera de hacer justicia epistemológica a la mate-



266  

rialidad suprimida de la estética y sensibilidad de la humanidad y la cultura, invisi-
bilidad en las tendencias represivas? A partir de la idea de constelación, con Adorno, 
consideramos que podemos mirar “los productos de desecho y puntos ciegos que han 
escapado a la dialéctica” (2004: 151-152) para potencializar el todavía no aún que ha 
motivado la historia. Heredada por los extraterritoriales de la Escuela de Frankfurt 
(Benjamin, Bloch, Kracauer, diría Enzo Traverso en su análisis histórico de Siegfried 
Kracauer, itinerario de un intelectual nómada) rechazamos con la constelación cual-
quier esencia metafísica de división kantiana, que separa lo empírico y lo inteligible 
de la estética como movimiento y reconciliación. Por esto, nuestro acercamiento mira 
esa misma metafísica concreta de la historia desde la filosofía de ilusiones y desilu-
siones como elementos centrales en la constitución del pensamiento y praxis de lo 
humano. Intentamos mirar la reconciliación entre lo perceptual y lo conceptual para 
resaltar de los procesos socioculturales-simbólicos aquellos contenidos temporales en 
las conceptualizaciones: lo que hacemos presente con la vida y aquello que “desecha-
mos” con la muerte. Con una mirada reflexiva desde los sujetos antagónicos, intenta-
mos avanzar hacia aquella dimensión del aura, mimética o edénica5 para reconciliar la 
palabra y el objeto en la representación del sujeto, como en aquella relación mimética 
entre naturaleza y humanidad que la caída en la razón cognitiva vino a quebrantar. 
Por esto, consideramos necesario pensar, justamente, cómo la experiencia humana 
decantada en la devoción de la “divina muerte” encarna antagonismo y está repleta 
de preguntas filosóficas esperanzadas que van más allá de objetivaciones de la histo-
ria lineal y acumulativa de los parias condenados de la tierra que, como menciona 
Hermann Bellinghausen (2018), existe una insurrección de las palabras en los poetas 
Contemporáneos que rescatan de las lenguas mexicanas posibilidades del sujeto y el 
objeto como materializaciones del movimiento a contrapelo de la historia. 

Así, podemos afirmar que las prácticas culturales urbanas y rurales (rituales con 
representaciones de artes plásticas), ligadas al culto de la “Madrina” en la ciudad de 
Puebla6, trátese de culturas o movimientos, encierran en sí mismas particularidades 
recreadas para vivir y producir el espacio (ese lugar de memoria que trasciende la 
dimensión abstracta encarnada en la forma mercancía). En un sistema articulado de 
objetos, relaciones sociales e imaginarios se presenta bajo diversas formas y en dife-
rentes escenarios. Una de esas particulares formas de recrear el espacio lo encarnan 
los devotos de la “Guadaña Protectora” de la vida (en general, excluidos, invisibili-
dades en la cultura del placer el mercado de los sexos; prostitutas transexuales, nar-
comenudeos). Bajo todas sus formas y configuraciones el espacio social capitalista 
es un universo de muerte en movimiento. Los sujetos y cosas están subsumidas a una 
forma abstracta que los encarcela. Ocurre dinámicamente ante formas identitarias que 
pretenden normar, legislar, invisibilizar e incluso perseguir el culto. Paradójicamente, 
devotos del culto a la Santa Muerte parecen existir en la negación que los vuelve sub-

Invisibles de la Ciudad de Puebla



267  

alternos y en la afirmación que reivindica una experiencia de la vida contra la misma 
muerte. Una negación que nos plantea una vida más allá de mecanismos de introyec-
ción y reprodución en el mercado de las religiones. 

En nuestra perspectiva, devotos de la Santa Muerte son portadores de múltiples 
contradicciones y no buscan una síntesis de sentido cuando articulan su devoción. 
Son portavoces de una sociedad que solo puede ser explicada a la luz de una dialécti-
ca. Para nosotros, los devotos de la Santa Muerte revelan el carácter de una existencia 
ambivalente. En las múltiples formas que su devoción adopta miramos una incesante 
creatividad que despliega cartografías de memoria para la vida. A la manera de una 
compleja red de relaciones centrífugas y contradictorias, verificamos que, a través de 
palabras, rituales y representaciones de objetos plásticos, aparecen múltiples maneras 
de enfrentar, resistir a la condena de la muerte. Como una fotografía, al revelar el 
interior de sus materialidades creyentes se despliegan un sinnúmero de arqueologías; 
epistemologías, políticas y estéticas que se mueven más allá de la muerte. En este 
sentido, podríamos decir que las representaciones religiosas no concluyen el devenir 
histórico de sus vidas, pero si completan la creación de relaciones espirituales capa-
ces de cuidar el devenir de la dinámica histórica. Es decir, la imagen de la santa muer-
te no es el objetivo, sino el término de la felicidad atormentada. No tenemos dudas, 
la imagen permite visualizar más allá de la teocracia política y humana, la búsqueda 
de felicidad de una sociedad libre. Parafraseando a Walter Benjamin sobre el frag-
mento teológico-político: si lo profano y sus materialidades creativas de lo religioso 
no son una categoría del reino secular, si son categorías pertinentes para visualizar 
su imperceptible acercamiento interno. Es decir que el movimiento que dis-pone la 
santa muerte es la restitución integral de la felicidad espiritual como eternidad de la 
mortalidad. Una restitución secular de la vida que conduce a la restitución eternal de 
una aniquilación ritmada por la felicidad arrebatada.

Esta evanescencia eternal se encuentra en los diversos objetos retrasmitidos de na-
turaleza (inciensos, hierbas y poesías religiosas escritas en los pedidos a la Niña San-
ta Muerte). Revestidos de inauditas y polivalentes capas arqueológicas, los sujetos 
devotos hablan por una memoria mesoamericana, medieval, novohispana o barroca. 
Desplegando afinidades electivas, hacen irrumpir el pasado en el presente. Conscien-
tes e/o inconscientes mutan y recomponen aquello que imposibilita la experiencia de 
la muerte como experiencia de lo evanescente de la naturaleza profana. Por lo tanto, 
política y estratégicamente, el culto de la santa muerte no solamente está ligado a las 
supersticiones de la criminalidad o a la cultura del narco y la prostitución de cuerpos 
(Hernández, 2010), sino a utopías concretas que surgen de las experiencias alternati-
vas del tiempo humano en el espacio. En clave esperanza articula horizontes de lucha 
de los derechos y cuidados que debería dar una sociedad igualitaria. Dibujan lo que 
aún no ha llegado a ser desde una experiencia heterotópica. Sabemos que la expe-



268  

riencia utópica en el capitalismo como una religión (Walter Benjamin, 1921) corres-
ponde a sociedades articuladas bajo promesas de futuro, prosperidad y estabilidad del 
ídolo del dinero. Mientras que, en nuestra perspectiva, la devoción de la Santa Muerte 
aporta un contenido sociohistórico heterotópico, pues, es inquieta en lo estático de la 
sociedad. Tiene distintas facies. Inestable, produce conflictos allí donde las promesas 
de redención, liberación o comunión de las religiones tradicionales claudicaron en su 
posibilidad de revelar un horizonte traducible a miles de mexicanos. Sujetos despo-
seídos de los bienes salvíficos en una pedagogía de la crueldad en la vida cotidiana, 
la muerte deviene una amante, una compañera, una amiga, una hermana que auto-su-
blima el instinto de vida y la moral como estética de una civilización no-represiva. 
Transformaciones del trabajo en un juego eternal de los instintos de la felicidad de 
Eros para la eternidad, la santa muerte es una educación filosófica fundamental de la 
historia de Eros-vida en la política mundial del conocimiento. 

Por ende, el culto patrimonial a la “Niña Blanca” se ha vuelto intraducible en el 
momento que atenta contra los cimientos de un mundo “moderno”, pues ha hecho 
de la muerte una negación profunda, cotidiana y ambivalente del sujeto agresivo y 
conquistador-lógico-normal de la dominación sobre los cuerpos. Así, develar en los 
escenarios de especulación inmobiliaria, urbanalización, expulsión, depredación, per-
secución o invisibilización en Puebla de la muerte, y hacer de ésta una experiencia, 
puede ser un horizonte de lucha creativa e imaginativa de cara al ilusorio mundo de 
las mercancías. De esta forma, estamos interpelando una devoción como el correlato 
de un país con cientos de miles de asesinatos y miles de desaparecidos. En un país 
donde la muerte ha sido negada como experiencia en los horizontes del horror del 
fetiche del mercado y el dinero, podríamos mencionar, la disolución en ácido, el des-
membramiento, la decapitación, el colgamiento y múltiples formas de tortura -como 
la desaparición de los 43 de Ayotzinapa o miles de feminicidios (Hernández, 2016). 
Acontecimientos que impiden la apropiación de una experiencia del cadáver del otro, 
a quien es posible interpelar desde la poesía (Matías Rendón, 2015) para nombrar, 
velar, llorar y acompañarlo en otras relaciones de la memoria del trabajo libidinoso 
y amoroso y solidario del re-conocimiento de imaginarios utópicos de los devotos de 
la santa muerte.

Así, nuestra hipótesis con respecto a la devoción popular de la Santa Muerte, liga-
da a milagros obrados por ella, o por intercesión de una de sus reliquias, es la cons-
trucción de un habitus de significado que genera percepciones y acciones que tienden 
a prodigar la vida de cara a una sociedad que ha negado la muerte como un desbor-
damiento creyente. Nosotros hablamos desde el desbordamiento, pues el escenario 
devoto de los creyentes de la “divina niña” opera a la manera de un Atlas mnemosyne 
(Warburg, 2010). Nunca sintética o acotada en lo empírico y estático, incorpora una 
red de significados y significantes ambivalentes que siempre están buscando nuevos 

Invisibles de la Ciudad de Puebla



269  

territorios o cartografías (como pudimos señalarlo en la imagen de la Coatlicue y la 
Virgen de Guadalupe/Santa Muerte-Tierra-Origen. Por lo que la propuesta de nuestra 
investigación ha sido leer en los comportamientos de los devotos, los momentos no 
conceptuales del concepto. Lo abierto, lo que subyace, lo que no registran los paisajes 
sonoros o las jerarquías semánticas del Dios que anida en los detalles (Der liebe Gott 
steckt im Detail -Warburg, 2010). En otras palabras, parafraseando la poesía de Höl-
derling (en Kracauer, 2008: 51): las líneas de la vida que subyacen en el interior de las 
imágenes son distintas a lo estático del ornamento de la masa reproductiva del dolor 
y el sufrimiento de los condenados de la tierra. Son caminos de esperanza que no se 
detienen frente a las montañas, sino que esperan completarlo poéticamente (Benja-
min, 1980) con la esperanza de la Santa muerte, más allá del capitalismo, incluso de 
significaciones de Dios, con armonía y eterna recompensa de paz eternal.

Por esto, los desbordamientos creyentes son el sentido único de los creyentes. 
Miran al interior de su proceso de subjetivación para rev(b)elar o desplegar las múl-
tiples y simultáneas muertes que anidan en las miradas, deseos, anhelos y sueños 
despiertos que dan cuenta de la necesidad de otra experiencia de la muerte. No como 
destino último, sino como horizonte que es necesario remontar para poder prodigar 
la vida, aquella negada por el valor dinerario. En este sentido, la comprensión que el 
sistema social vigente despliega la necesidad de abolir la muerte como imaginario. Si 
la naturaliza en sus hospitales y cementerios para normalizar las relaciones sociales 
de muerte que nos brinda, como totalidad hipostasiada histórica y sociocultural, en-
tonces es necesario comprender y aprehender cómo la experiencia de desbordamiento 
creyente suscita una devoción religiosa de la Santa Muerte como una impugnación a 
la sociedad actual, al mismo tiempo que una esperanza contra lo sistémico del dolor y 
el sufrimiento diario. En este sentido, entretejer los entramados culturales y simbóli-
cos de una teología política y estética materialista de la Santa Muerte, no conciliadora 
con el mundo de la crueldad y la usura, nos permite dibujar las devociones como una 
denuncia del mundo que ha negado una experiencia de la muerte; y que nos produce 
como cadáveres por anticipado. 

Por esto, la pedagogía de terror ejercida y desplegada en los últimos años en Mé-
xico (incluyendo las estadísticas de muerte por Covid-19), es sintomática de la in-
dustria bélica (Guardia nacional bajo el mando del ejército) del Estado. Se expresa 
en el monopolio de la violencia del Estado de Excepción y múltiples conformaciones 
paraestatales, que despliegan la idea de que nuestro país es una enorme fosa, donde 
todos somos producidos como muertos vivientes7. Enarbolan una economía política 
del culto a la muerte/mercancía, donde la muerte existe como determinante de la 
condición humana que antecede a la racionalidad estatal y sacerdotal, en su poder de 
administración de la vida como supervivencia objetiva. Por ello, si la teoría general 
de la cultura presupone una teoría de la historia, desde el crisol del culto a la “Niña 



270  

blanca”, podemos afirmar que, revelar la Modernidad como proyecto histórico y cul-
tural de muerte, es un principio de la esperanza en disputa. Es histórico como síntesis 
de múltiples temporalidades, reales o potenciales, existentes o deseables. Condición 
que no es exclusiva del presente capitalista. Pero, en la crisis civilizatoria que vivi-
mos actualmente, la disputa por el pasado en el presente es también una disputa por 
los múltiples pasados de esperanza que contiene. El reconocimiento de esta contra-
dicción afianza un procedimiento para pensar el presente más allá de lo dado. Es la 
pervivencia del deseo y transformación de la inmanencia del trabajo en la cultura y 
sus símbolos los que llaman a ser recuperados en el mundo del ahora (Echeverría, 
2012: 23). Como lo menciona Fernando Matamoros Ponce (2017), siempre hay algo 
en la cosa-bruta del presente estado de excepción. Relaciones sociales objetivadas 
impulsan a pensar los múltiples procesos de interioridades la regla que se mueve eter-
namente en el seno de la relación sujeto/objeto. 

Así, en la tradición del pensamiento crítico se ha llamado el “momento no concep-
tual del concepto” (Adorno, 2008: 402). El sujeto que se mueve en las encrucijadas de 
los escombros del presente, no para mirar en los basureros de la hegemonía del poder 
y la dominación del capitalismo, sino para mirar, bajo las cenizas, esas brasas que 
iluminan con sus chispas las posibilidades en los caminos. Ya que en el “momento 
no conceptual del concepto” nos reflejamos en el espejo de la dominación, pensamos 
que la devoción de la Santa Muerte compone la imagen invertida de lo contrario a 
ella (Adorno, 2004, aforismo 153): el culto a la vida en sus diversas contradicciones 
está subsumida por la valorización del valor. Sin embargo, como el tiempo de la Santa 
muerte no es homogéneo y vacío, en sus imágenes, arqueologías y epistemologías de 
los creyentes, vemos cómo cada segundo que pasa es un lugar de memoria de senti-
do único de generaciones que esperan la transformación, más allá de la condena de 
cuerpos y subjetividades patrimoniales dañadas por el ídolo del dinero y la mercancía.

LUCHAS PATRIMONIALES EN LA PERIFERIA 
DE LA CIUDAD DE PUEBLA

La idea de Fuchs en la línea de esos grandes coleccionistas llenos de pla-
nes y dedicados sin distracción alguna a un solo asunto. La idea de Fuchs 
es restituir a la obra de arte en su existencia en la sociedad, de la cual 
estaba amputada hasta el punto que el lugar en el que la encontró era el 
mercado. En éste perduraba, reducida a mercancía, lejos tanto de los que 
la producen como de los que pueden entenderla. El fetiche del mercado 
del arte es el nombre del maestro (Benjamin, 1989: 132).

Al igual que el patrimonio de la Santa muerte, podemos decir que el concepto pa-
trimonio en las periferias de Puebla es identitario. Lo que querrá decir que forma par-

Invisibles de la Ciudad de Puebla



271  

te de un entramado simbólico que reproduce la dominación en el modo de producción 
capitalista. Sin embargo, más allá de las representaciones del mercado patrimonial, 
buscando en la perspectiva esperanzadora o utópica, tenemos que expresar que, de 
igual manera que la Santa Muerte, los conceptos identitarios tienen un desbordamien-
to que es negado, aunque parezcan una paradoja en los procesos de conceptualización 
de actores que se apropian de ellos en el campo de batalla de la historia. Buscar 
una crítica del concepto patrimonio indica la exploración de esa negatividad, signi-
ficaciones inscritas en procesos negados por la naturalización del patrimonio para el 
Estado-nación, por ejemplo. Es decir, como lo sugiere Maurice Merleau-Ponty (1993) 
en su obra de lo visible y lo invisible, nos interesará destacar no solamente las dife-
rencias entre la percepción de lo dado por el lenguaje y sus diversas representaciones 
plásticas, sino sensibilidades invisibles en arqueologías del futuro-utopías que en su 
movimiento inteligible manifiestan, en la existencia de la unidad del cuerpo y espíri-
tu, posibilidades del pensamiento crítico en perspectiva de trascendencia.

Como menciona Adorno, en efecto, ninguna teoría escapa al mercado (2006: 100) 
que conceptualiza sus conceptos. Sin embargo, cuando decimos nosotros que hay 
conceptos conceptualizados que ayudan a la reproducción de la forma capitalista no 
cerramos la problemática. Por el contrario, la pregunta permite abrir para comprender 
cómo en la memoria existen, recuerdos, múltiples manifestaciones de acciones co-
rrespondientes a la historia de las búsquedas del tiempo perdido, mencionado por Mar-
cel Proust (1999). Es decir que, al detentarlos como concepto-forma, testificamos que 
hay acciones conceptuales, rizomas interiores que los pueden agrietar (Deleuze y Gua-
ttari, 1972 y Holloway: 2011). Entonces, no son algo dado y cerrado, como pretenden 
ser los conceptos identitarios. Se presentan, al igual que en la primera frase del capital, 
como las pautas del conocimiento para entender cómo los conceptos identitarios del ca-
pital son simuladores, procesos donde se observa el empobrecimiento de la experiencia 
(Benjamin, 2002a; Adorno, 2004). Así, en el devenir histórico del concepto patrimonio, 
observamos cómo la fetichización es la naturalización idolátrica de la mercancía en sus 
distintas formas históricas, pero, también, la confrontación constante en el concepto; 
entre lo urgente en lo visible-ejemplarizado por el mercado y lo importante de lo in-
visible-excluido del cuerpo: el espíritu que organiza (diría Michel de Certeau -1990) 
el hacer inventivo de grandes ejemplares de la humanidad. Entonces, como lo sugiere 
Theodor Adorno, nuestra mirada es rastrear la simultaneidad del pasado en el presente 
para para poner en evidencia los pasajes, le nunc stans: la corporeidad proustiana: como 
la guardiana del pasado, inmersión en la trascendencia, no reducida a la con-ciencia 
empírica, sino a las posibilidades del rescate del pasado en el presente del concepto. “Lo 
urgente para el concepto es aquello a lo que no llega, lo que su mecanismo de abstrac-
ción excluye, lo que no es ya un ejemplar de concepto” (Adorno, 2005: 157).

Así, el objetivo de este apartado es pro-poner algunas reflexiones sobre las expe-



272  

riencias del cuidado y conservación del patrimonio arqueológico. Pero, también, de 
destrucción del patrimonio en la periferia de la Ciudad de Puebla. Como veremos, no 
solamente nos interesa el simulacro de la mercantilización del patrimonio y sus arqueo-
logías, sino las partes históricas de la memoria, invisibilidades del proceso conflictivo. 
Como sugiere Henri Lefebvre (2017), cuando afinamos nuestra mirada epistemológi-
ca, se vuelven visibles los invisibles conflictuales en diversos sitios arqueológicos en 
la periferia de Puebla, como Totimehuacan, La Manzanilla o Amalucan, por ejemplo. 
Esto tiene una lógica visible, analizando el crecimiento económico de la ciudad, que 
requiere de más espacios para la industria, pero, también, para la habitación de personas 
que mueven esas industrias y diversas actividades productivas. Entonces, entendemos 
el espacio como un medio en el que interactúan diversos factores sociales del sistema 
dominante. Pero, no son algo externo y estático, sino son algo en movimiento. Con esta 
dis-posición epistemológica, podemos denotar variaciones históricas que se encuentra 
en San Francisco Totimehuacan. De una manera visual constatamos la existencia de 
lógicas del mercado, pero, también, proyecciones de correspondencias puntuales de lo 
que típicamente ha sido llamado salvaje mesoamericano. Siendo un sitio arqueológico, 
oficial y poblacionalmente es conocido como San Francisco Totimehuacan, pero los 
pobladores locales, también, lo conocen como Tepalcayotl. 

 En este sentido, ¿podríamos decir que el inconsciente mítico y totémico (diría Sig-
mund Freud en sus trabajos sobre las religiones y sus símbolos, 2010 y 2012), invisible 
en la consciencia, y el pasado, actualizado en el presente conflictual, son indestructibles 
e/o intemporales? Si consideramos esta hipótesis, podríamos confirmar que en esta per-
cepción de la memoria actualizada con el pasado puede parecer anacrónica, a veces, 
si lo quieren así. Sin embargo, en nuestra conceptualización del concepto de lo que 
no ha llegado, existe la idea que el pasado mítico (más allá de Mesoamérica, Europa, 
China o India) se identifica con su presencia en el presente. Incluso, es tan verdadero 
que la idea todavía existe en el presente, temporalidad que se construye con el querer 
actualizado del pasado. En otras palabras, cuando miramos los análisis intencionales, 
que sobrentienden la contemplación, pero donde se hacen explícitamente las intencio-
nalidades, podemos observar que no solamente se hace presente con el pasado, sino que 
se movilizan intenciones, deseos llamados utopías en las aperturas de arqueologías del 
futuro (Jameson, 2009). 

En este sentido, el espacio de San Francisco Totimehuacan, reapropiado como Te-
palcayotl es un sitio arqueológico fechado tentativamente para el periodo Preclásico o 
Formativo tardío (400 a.C. al 100 d.C.). El sitio arqueológico tiene una historia de las 
investigaciones que parece peculiar. Fue estudiado por el Proyecto Mexicano-Alemán 
en Puebla y Tlaxcala, por el arqueólogo alemán Bodo Spranz en la década de 1960. Pos-
teriormente, no se realizaron más trabajos de investigación arqueológica formal, pero si 
trabajos de salvamento o rescate arqueológico. Esto se ve reflejado en que el sitio no fue 

Invisibles de la Ciudad de Puebla



273  

registrado (hasta el año de 2020) ante la dirección de registro público de monumentos 
arqueológicos e históricos del INAH. Es decir, aunque han pasado muchos procesos de 
investigación y de salvamento-rescate arqueológico, hasta este año, quedó delimitada 
de manera oficial. Esto se convierte en la parte formal de la arqueología oficial, pero 
en el terreno de la apropiación de los espacios en el presente, existen una infinidad de 
procesos organizativos comunitarios que le rodean, ya que han desfilado varias asocia-
ciones civiles con el objetivo de salvaguardar el patrimonio en estos espacios. Podría-
mos citar la más reciente, llamada Tepalcayotl, una asociación que busca salvaguardar 
el sitio, reivindicando la experiencia comunitaria como resistencia. A esto debemos 
sumar los procesos de especulación inmobiliaria, la ciudad de Puebla está creciendo y 
uno de los lugares de expansión es precisamente hacia Totimehuacan. A la fecha se han 
sumado otras iniciativas como Juventud de Totimehuacan o la Fundación Chiquihuite, 
organizaciones juveniles preocupadas por la historia de su comunidad. 

Sin hacer por el momento un análisis profundo de los planteamientos de las organi-
zaciones protectoras del sitio arqueológico de Totimehuacan, podemos observar en sus 
discursos de difusión la afirmación que este sitio es uno de los lugares históricos del mi-
lenario pueblo de Totimehuacan (fig. 1). Con esto, podemos inferir intencionalidades en 
la forma como ellos se legitiman: pobladores de ese espacio. Entonces, ¿esto realmente 
es tan diferente de los planteamientos conceptuales de legitimación histórica de los Es-
tados Nación que reivindican desde la independencia el derecho a la tierra que habitan 
los pobladores de un territorio? ¿Realmente nos encontramos frente a nuevas formas de 
apropiación del patrimonio, o son reproducciones del pasado en el presente de luchas 
indígenas por sus territorios? ¿Nuevamente es una historia progresista, una forma de 
historia lineal visible por el progresismo impuesto por la conciencia dominante? ¿O, 
también, existe en su interior lo invisible que se moviliza con el pasado para construir 
una resistencia y un presente inmanente de trascendencia?

 

Fig. 1. Tríptico asociación Tepacayotl.



274  

Este tipo de experiencias situadas por temporalidades conceptuales del concepto 
patrimonio, nos permitirán partir para la crítica de los procesos de conceptualización 
político de ideas del patrimonio. Seguramente, tendrá mucho que ver con los procesos 
de propiedad privada que el contexto capitalista impone mediante la conciencia domi-
nante; los habitantes de la comunidad que tienen sus casas o terrenos fuera del espacio 
arqueológico pugnan para que se protejan estos lugares; pero, los que tienen predios 
contenedores de elementos arqueológicos se preguntan qué beneficios se pueden obte-
ner de los mismos o simplemente quieren vender al mejor postor. Además, los mismos 
planteamientos recientes a nivel nacional hacen las actividades turísticas como la piedra 
filosofal con beneficios económicos y sociales. ¿Se puede reproducir el reduccionismo 
empírico a esta escala del espacio? ¿Qué otros problemas acarrean estas nuevas activi-
dades económicas? ¿Existen inversiones en las temporalidades que permitan desarrollar 
las intencionalidades interiores que han motivado la historia?

También pensar en los procesos que van más allá de lo económico, como los pro-
cesos culturales identitarios que se generan. A final de cuentas, estas experiencias lo 
que buscan es un sustento con el pasado, que les dé un presente y les haga pensar en un 
futuro. El problema aquí es analizar si esta toma de conciencia no vuelve a reproducir y 
perpetuar las formas capitalistas, pensar de nuevo una historia lineal que busca el progre-
so. Desde los mismos antagonismos podemos mirar lo extra-ordinario de los momentos 
situacionales en los que las relaciones sociales desbordan esta linealidad. Entonces, estas 
organizaciones racionalizan e individualizan los costos beneficios de la relación con el 
patrimonio o los podemos llamar coleccionistas dañados por las disposiciones institucio-
nales de articulación del conocimiento.

Sin embargo, aunque la relación Arqueología-Estado viene preñada de la materia 
(arqueológica o no) que le da vida, en ocasiones, las identidades y mentalidades de la 
modernidad capitalista han hecho intentos por estudiar la historia fuera de los marcos 
teórico-epistemológicos de la nación y los nacionalismos. Nuevas miradas arqueológicas 
no tradicionales como unidades de análisis, nuevas delimitaciones espacio-temporales, 
nuevas técnicas de investigaciones, dando como resultado el surgimiento de otras ar-
queologías que actualizan su método. La arqueología industrial, la arqueología de los 
campos de batalla, la arqueología de la basura, entre otras, aparecen como caminos o 
posibilidades para la ciencia de hoy y las arqueologías del futuro, sobre todo pensar en 
una arqueología crítica en la que los sujetos hablen, en la que se develen las relaciones 
ocultas, invisibilizadas por el momento histórico en el que nos encontramos.

En diversos momentos la arqueología en la práctica ha distado mucho de 
sus planteamientos teóricos. Se trata del estudio del pasado a través de sus 
restos materiales, pero en muchos casos se escinde del presente en el que 
se encuentra tanto el arqueólogo o arqueóloga que los recupera, como los 
objetos mismos. Esta separación tiene mucho que ver con el momento de 

Invisibles de la Ciudad de Puebla



275  

surgimiento de la disciplina. Es decir, esta parte posterior a la racionaliza-
ción del mundo, a la invención de la ciencia y la modernidad. Esta racio-
nalización del mundo de las cosas y de la historia de las sociedades que le 
dieron vida permitió a los procesos capitalistas retomar la ciencia y usarla 
desde la lógica de la venalidad universal que impuso el mercado a partir del 
siglo XV en Europa Central (Melgarejo y Castillo 2019:216). 

Este tipo de nuevos acercamientos a otras arqueologías no garantiza que se esté bus-
cando una crítica, o por lo menos no de primer momento. Podemos pensar en la arqueo-
logía industrial como una disciplina científica que se centra en los objetos en desuso de-
jados por el desarrollo del capitalismo, por lo tanto, se sitúa en este momento específico 
de la industrialización y urbanización del espacio en este modo de producción. Tal vez 
aquí se encuentren los elementos para buscar una arqueología crítica o emancipatoria, 
que abrevará mucho de estos planteamientos desde el metabolismo social y el antropo-
ceno/capitaloceno. 

Así, consideramos a los espacios patrimoniales como lugares generalmente certifi-
cados por las normativas estatales o lugares que buscan ser legitimados por organismos 
no estatales, pero, dentro de los mismos lineamientos estatales. En otras palabras, consi-
deramos entre la diversidad de este tipo de espacios, a los lugares registrados, adminis-
trados y/o protegidos por el Estado, como zonas arqueológicas abiertas al público, mu-
seos estatales, zonas de monumentos históricos, centros históricos, entre otros. También, 
veremos cómo los otros espacios que no están completamente bajo estos lineamientos 
gubernamentales, muchas veces, contradictoriamente, se inscriben en esa reproducción 
del patrimonio establecido. El discurso arqueológico muchas veces sirve para legitimar 
esta reproducción del patrimonio establecido, pero ¿podemos usarlo de una manera críti-
ca? Estas son problemáticas sociales, entre la conciencia y la inconciencia que moviliza 
intencionalidades la hemos observado en museos comunitarios, sitios arqueológicos en 
espacios comunales o ejidales o, inclusive, en propiedades privadas, edificios eclesiásti-
cos sin “consagración” o uso regular, parques, eco-museos, jardines, entre otros. 

En este planteamiento, como estrategia metodológica, retomamos experiencias de 
espacios patrimoniales arqueológicos que no están en el centro histórico. Esto, no para 
determinar que son diferentes, ya que ambas se insertan en la reproducción del capital, 
sino para tener un punto de analogía con respecto a espacios reconocidos por organis-
mos internacionales, en este caso la denominación del Centro Histórico de Puebla como 
Patrimonio Mundial de la Humanidad. En estos espacios de la periferia, los sujetos no 
interactúan en los procesos culturales de distinciones internacionales, sino que, además, 
están en constante tensión con el crecimiento de la ciudad.  

Nos encontramos así ante un doble proceso o, si se prefiere, ante un pro-
ceso con dos dimensiones: industrialización y urbanización, crecimiento y 
desarrollo, producción económica y vida social. Las dos «dimensiones» de 



276  

este proceso son inseparables y conforman una unidad, pero, sin embargo, 
el proceso no deja de ser conflictivo (Lefebvre, 2017: 29). 

Estos planteamientos presentados tienen un contexto social de lucha y de posiciona-
mientos políticos: las comunidades reclaman su patrimonio y el Estado reclama ser el 
representante legal de la nación y sus comunidades. Por eso, nos preguntamos ¿hasta qué 
punto la comunidad es propietaria de? ¿Hasta qué punto la construcción del Estado-Na-
ción mexicano y la administración de piezas para el mercado y la contemplación, como 
diría Paul Valéry (en Adorno, 2002), ¿pervierte esta lucha? ¿Qué papel deben jugar o jue-
gan los arqueólogos? ¿Si el patrimonio es naturalizado, hasta donde se está fetichizando 
la lucha? Si partimos de la confrontación de estas ideas, como materialidades de los 
procesos sociales, podemos extender nuestras reflexiones para destacar que en lo visible 
de la historia existe la experiencia del espíritu que comunica una experiencia única de 
sustancias contenidas en las manifestaciones del espíritu de la comunidad, paralelismo 
con la armonía de las acciones a distancia de la memoria dañada por las racionalidades 
históricas del mercado. “El historicismo expone la imagen eterna del pasado; el materia-
lismo, en cambio, una experiencia única con él” (Benjamin, 1989:94). 

En la obra de Walter Benjamin, en diversos momentos, hay una contante disputa 
entre el historicismo y el materialismo. Podemos decir que esto se hace más evidente 
después de sus viajes por Europa del Este y a la URSS, después de escribir Diario de 
Moscú (2011 [1926]) y Calle de Sentido Único (2002b [1928]). Un ejemplo del desarro-
llo analítico que realiza sobre los contenidos sociales de los objetos históricos es el texto 
titulado “Historia y coleccionismo: Eduard Fuchs” (Benjamin, 1989: 89-135). En el tex-
to, además de desplegar el contexto histórico social de la experiencia de vida de Fuchs, 
Benjamin analiza el proceso dialectico del materialismo, contraponiéndolo al historicis-
mo que eterniza el pasado como dominación, repetición de lo Mismo; y que desarrolló 
de manera tardía en los intersticios del Libro de los Pasajes (2005). En la primera parte 
del texto habla acerca de la historia de la cultura, lanzando una fuerte crítica a este tipo 
de formas de hacer la historia, debido a que a este proceso legitimador del pasado le falta 
el carácter destructivo inherente de la dialéctica. 

Los coleccionistas son guiados por los objetos mismos, como dice Benjamin 
(1989:131), pero, también, se cuestiona sobre lo que nos atrae de los objetos del pa-
sado. ¿Los habitantes de un espacio son coleccionistas, inconscientes, de un pasado? 
¿Podemos tener un coleccionista de espacios arqueológicos? ¿Qué podemos reflexionar 
al observar la interacción social y conflictos en estos sitios arqueológicos? Al igual que 
Benjamin, consideramos que estos coleccionistas quieren restituir, aunque muchas veces 
inconscientemente, la experiencia de la obra de arte en su existencia social, la cual fue 
amputada en la era del [libre] mercado. Pero, en cuanto conflictos de la conciencia y lo 
inconsciente podríamos caer en las problemáticas de la Obra de Arte en la Época de la 
reproductibilidad técnica. Básicamente, la división entre el arte autónomo y arte depen-

Invisibles de la Ciudad de Puebla



277  

diente pueden servir lo mismo para la revolución que para la reproducción de lo Mismo, 
la dominación. Sin embargo, lo que aparece en estos momentos de inmediatez del arte, 
de igual forma, es que puede ser cooptado por el capital. Pero, ésta, la obra, sería ne-
cesaria pensarla como iluminaciones del pasado, en ese carácter destructivo que rompe 
con lo transcendental desde las mismas cosas: hace de la dialéctica una posibilidad de 
redención de los monólogos interiores (sensibles o no sensibles); no como el je pensé 
cartesiano, sino como apertura sobre configuraciones o constelaciones re-sonantes del 
pasado en el mundo de las comunidades. Tampoco como mistificación de los museos o 
espacios de paseos turísticos, con pirámides, donde se encierran los objetos y sus espiri-
tualidades, sino como los recuerdos-reflejos esparcidos de lagunas e imaginarios que casi 
palpitan en las mismas estructuras del capitalismo, incluso de los individuos que miran 
los paisajes como posibilidades de configuraciones dialécticas. En este sentido, podemos 
decir que las asociaciones de defensa de los sitios arqueológicos son, en realidad, ilumi-
naciones temporales del tiempo activo de sensibilidades, intuiciones y motivaciones de 
interioridades negativas en el mundo. Sin embrago, nuestro interés en las problemáticas 
de la obra de arte del pasado sería mirar la actualización de constelaciones en el presente. 
Como lo sugiere Luis Villoro (Cf., capítulo de Matamoros Ponce en este libro) desde una 
perspectiva histórica y Claude Lévis-Straus (1971) desde una perspectiva antropológica: 
el interés por el pasado es un interés por el presente, ya que atar el pasado con el presente 
permite hacer un presente más durable.

Así, esto, sirve de parte aguas para este segundo apartado donde exponemos algunas 
experiencias que se dan en espacios patrimoniales arqueológicos en la periferia de la 
Ciudad de Puebla. Resaltaremos cómo se produce en los territorios estudiados espa-
cios de disputa patrimonial. San Francisco Totimehuacan, Rosario La Huerta-Azumiatla, 
Amalucan, La Resurrección-Manzanilla y Tres Cerritos nos ilustran, por su complejidad 
y características propias, lo que significan las significaciones de luchas en la complica-
ción metodológica de singularidades y particularidades de cada de uno de ellos.

1. Amalucan
Hacia el noreste de la ciudad se encuentra este sitio arqueológico que se encontraba 
en las inmediaciones de una gran hacienda, la hacienda Amalucan. Este espacio fue 
estudiado en la década de 1960 por Melvin Fowler de la universidad de Milwaukee, 
quien describe el sistema hidrológico en las partes bajas del sitio, mientras que un 
área ceremonial con diversas estructuras arquitectónicas se encuentra en la cima del 
cerro del mismo nombre. Así, se conserva la parte central del sitio, pero todo lo de-
más ha sido invadido por la mancha urbana. En recientes administraciones estatales 
y municipales han realizado distintos procesos de embellecimiento de lo que se con-
virtió en un parque municipal y reserva ecológica en lo que son las faldas del cerro 
Amalucan. Lo que ha desatado diversas controversias debido a que no se ha respetado 



278  

lo establecido como poligonal de protección arqueológica y ecológica con nuevos 
espacios comerciales e inmobiliarios. Aquí podemos encontrar agrupaciones como el 
colectivo Matlalcuéitl-Alseseca, pero también diversos colectivos y organizaciones 
ecológicas que realizan acciones en pos de salvaguardar este espacio patrimonial.  

 
2. La Resurrección-La Manzanilla
Arqueológicamente hablando, se trata de dos espacios, pero discursivamente y meto-
dológicamente pensamos que se pueden categorizar como un espacio patrimonial com-
plejo. Estos sitios arqueológicos se encuentran en la parte norte de la ciudad, pasando la 
autopista México-Puebla. De manera arqueológica podríamos apuntar que tienen mucha 
relación con Amalucan, y que probablemente tiene mucho que ver con la ribera del río 
Alseseca. En la actualidad, se trata de un espacio industrializado, un espacio que alberga 
a muchos migrantes venidos de distintas regiones, con distintas lenguas inclusive. Se tra-
ta de espacios donde quizá lo arqueológico será en lo último en que se piense. Pero, el te-
rreno, como forma patrimonio, como mercancía, seguramente será de las prioridades en 
este margen de la ciudad. Precisamente, cuando escribimos estas líneas, ha pasado una 
manifestación de estas comunidades para exigir al gobierno del Estado que regularicen 
la situación legal de sus terrenos, diciendo que les están despojando de 170 has (https://
www.lajornadadeoriente.com.mx/puebla/marcha-la-resurreccion-despojo/). 

3. Tres Cerritos
Literalmente este sitio se llama así porque está compuesto por tres cerritos, o dichos 
de manera adecuada por tres montículos o estructuras arqueológicas. La ubicación de 
este espacio es bastante codiciada, ya que se encuentra al otro lado del rio Atoyac, 
frente al club de golf del fraccionamiento La Vista, es decir, la zona de Angelópo-
lis. Aquí, nos encontramos con una dinámica social diferente. En el periodo admi-
nistrativo del gobernador Rafael Moreno Valle se creo la Universidad Politécnica 
Metropolitana de Puebla, que es una escuela pública de educación superior con una 
oferta educativa peculiar. Según su página de internet (metropoli.edu.mx) cuentan 
con cuatro licenciaturas-ingenierías; en administración y gestión empresarial, inge-
niería en logística y transporte, ingeniería en sistemas computacionales e ingeniería 
en biotecnología. Lo que nos indica un claro perfil hacia la formación de mano de 
obra especializada y la apuesta por el desarrollo tecnológico. Aquí se despliegan dos 
grandes aristas de investigación; la primera tiene que ver por qué y cómo se logró la 
gestión de un edificio sobre un sitio arqueológico registrado y las implicaciones que 
se tienen. Y la segunda es cómo una institución educativa puede significar un espacio 
patrimonial arqueológico, sobre todo pensando en el perfil que proponen, alejado de 
las reflexiones espacio-temporales de las sociedades. 

Invisibles de la Ciudad de Puebla



279  

4. Rosario La Huerta, Azumiatla
Este lugar es un espacio totalmente distinto a la urbanización de la Ciudad de Puebla. 
Se trata de un espacio rural a escasos kilómetros de la ciudad. Aquí, arqueológicamen-
te, lo que tenemos es Arte Rupestre. Se trata de una covacha cercana a un escurridero 
con artes rupestres, con representaciones gráficas de distintos momentos. Cruces cris-
teras, tlalocs en pintura blanca y manos al negativo con pigmentos rojos. Se trata de 
un espacio patrimonial en el que su análisis aportará mucho para la comprensión de la 
dinámica social del Valle de Puebla en distintas épocas pasadas. Pero, en el presente, 
también, es algo muy peculiar. Se trata de un espacio no “vandalizado”, un espacio 
cuidado por la comunidad. Se trata de un asentamiento muy pequeño de unos cientos 
de habitantes. Es un lugar con algunas reminiscencias de la lengua nahua (Monte-
mayor, 1993, 2004 y 2012), que se combina con los altos índices de migración y las 
representaciones norteamericanas. Además, aunque producen maíz rojo y tienen abun-
dante agua potable en las inmediaciones de altos ahuehuetes, se sienten pobres por la 
distancia con la ciudad y con sus productos. Ellos quieren explotar el turismo con estos 
“muñecos pintados”, pero ¿hasta dónde es posible esto, hasta dónde se puede sustentar 
la inmediatez o distancia con el turismo tradicional? 

Aquí, más allá de tomar en cuenta los análisis que se puedan hacer de las pinturas, 
es observar cómo se apropian de este espacio patrimonial. El problema es entender las 
problemáticas del concepto patrimonio como un concepto acabado con las dimensio-
nes establecidas por el mercado, lo que hace que sea estático y cerrado. La apertura del 
concepto permitiría observarlo como forma del conflicto entre lo que es y los que se 
mueve más alla del concepto. Además de visibilizar ese momento en el que se observa, 
para sí, pero no buscando la mitificación del concepto. Por tanto, la permanencia de la 
forma patrimonio en la sociedad contemporánea y futura es, justamente, la compren-
sión que el concepto se compone de muchos conceptos, por ejemplo, el agua y Tlaloc, 
expresión del paraíso en la muerte, Quetzalcóatl y los cuatro puntos cardinales del 
universo, producción de cultura y comunidad con Eros en la civilización. La dialéctica 
desarrolla la diferencia, la cual, es establecida por lo universal, de lo particular respec-
to a lo universal, como dice Adorno (2005: 31). Lo que se convierte en el camino a 
seguir, no establecido, pero que busca esa continuidad con todo: la afirmación de las 
posibilidades del concepto y sus negatividades como primer acercamiento. Así, pen-
sar el concepto patrimonio como no identitario implica, inclusive, pre-figurar con los 
imaginarios en el concepto otras formas de resistencia a la fragmentación de objetos 
y espacios en los que habitamos. Es decir que en los recuerdos-pantallas simbólicas 
de nuestra historia se revelan las matrices fundacionales de relaciones entre lo visible 
y lo invisible, sobre-determinaciones que ocurren, siempre, en esos movimientos re-
tro-grados del hecho mismo hecho de la Palabra como invocación de lo nombrable, 
pero no-convencional en el mundo de violencia que vivimos.



280  

Jamás se da un documento cultural sin que lo sea al mismo tiempo de 
la barbarie. Ninguna historia de la cultura ha dado cuenta de este estado 
fundamental de las cosas y tampoco tiene perspectivas fáciles para poder 
hacerlo (Benjamin, 1989: 101).  

Sin embargo, y esto es lo que rastreamos en nuestras insistentes búsquedas en el 
tiempo de violencia (incluyendo las variantes del virus Covid19 y la peste de los dis-
cursos que no solamente dañan los cuerpos, sino, también el corazón), la realización de 
estas coincidencias. En el mundo de vidas dañadas no son fortuitas, son la maduración 
de ideales en la experiencia de otro mundo con muchos mundos, dirían los zapatistas 
del siglo XXI en sus movimientos. Actualmente, con sus usos y costumbres, llevan 
lejos su pasado, es decir, su corazón. “No sólo para abrazar a quienes en el continente 
europeo se rebelan y resisten, también, para escuchar y aprender de sus historias, geo-
grafías, calendarios y modos”. Armonizan lo indestructible, como intemporal; la idea 
común del tiempo de espinos arquitectónicos del pasado intencional en sus luchas, por 
ejemplo, contra el progreso del mal llamado Tren Maya que lleva en su intencionalidad 
parques industriales y transportación del oro negro. 

Así, pensando con Maurice Merleau-Ponty (1993), cada vez que nos encontramos 
en las contradicciones del mundo animal en la naturaleza, violencia cotidiana, pode-
mos constatar que el pasado en el presente se actualiza como una lucha por las signi-
ficaciones del pensamiento y los cuerpos moldeados por la guerra. Intenciones contra 
lo pensado y lo formal del lenguaje, reciprocidades de lo e-vidente, visto y vivido, 
para renombrar las posibilidades de lo con-movedor que toca casos mayores de la 
perfección en lo visible de los movimientos que defienden, todavía, la historia como 
campos de batalla de la negatividad: lo invisible. Desde luego, esa invisibilidad sería 
nada, si no se piensa y razona, habla y argumenta, sufre y disfruta las posibilidades 
de los juegos de la reflexión-reflexiva en el curso de los tiempos de la objetivación de 
ese desconocido en el mundo de lo empírico. Como diría Benjamin en la Tesis I del 
concepto de Historia, la teología (y no la teocracia), aunque se esconda en los procesos 
de resistencia, ha dado todo para dejarse ver y pensar todo aquello que insiste que hay 
algo más que ruinas sobre ruinas en lo visible, empírico y violento de los formatos 
arqueológicos del mercado que formatean identidades en la guerra y militarización 
de discursos institucionales (razas, genero, nacionales, populistas, neofascistas…), en 
todas sus dimensiones de la dominación de subjetividades.

“Y esta lógica no es ni el producto de nuestra constitución psicofísica, ni 
producto de nuestro equipo categorial, pero pruebas [paisajes del cono-
cimiento, diría Michael Löwy -1985] donde nuestras categorías, nuestra 
constitución, nuestra subjetividad explicitan la membrure (el marco)” 
(Merleau-Ponty, 1993: 301).

Invisibles de la Ciudad de Puebla



281  

NOTAS

1. Según los datos del Instituto Nacional de Estadística y Geografía, el municipio de Puebla tiene 

una población de 1,5 millones de habitantes, teniendo una densidad poblacional de 2,904.2 de 

habitantes por kilómetro cuadrado (INEGI, 2020).

2. Cuando hablamos de ethos eminentemente estamos haciendo un guiño a la obra del pensador 

ecuatoriano Bolívar Echeverría (2012, 75-76). Su planteamiento de los ethos nos lo presneta 

como estrategias de supervivencia de los subalternos en nuestro continente. Subvirtiendo 

al ethos moderno capitalista, patriarcal y colonialista, con su aparejada pedagogía de hacer 

vivible aquello que es invivible, a través de subsumir los potenciales creativos e imaginativos 

de los entramados sociales a la voluntad destructiva inherente a la valorización del valor, 

indagamos en el ethos de lenguas originarias, aquellas subjetividades que desbordan, en este 

caso, el fenómeno de la guerra. Percibimos cómo, a lo largo de la historia de las sociedades 

latinoamericanas, desde sus remanentes de contemplación, se reb(v)ela la dimensión cualita-

tiva de la vida y la negativa a aceptar el sacrificio de ella a las lógicas de la usura, la violencia 

y la ganancia.

3. Como ya lo anticipaba la directora Ingrid E. Fabián González, “Gente de mar y viento” (2008), 

que retrata la vida y lucha de los compañeros biniza’a ante el Proyecto Eólico Santa Teresa. 

Mismo proyecto que explica la muerte el domingo 21 de junio de 2020 de ikoots (huaves) de 

San Mateo del Mar en Huazantlán del río. Sabemos bien que al capital patriarcal y colonial 

siempre le gusta azuzar la tesis del “conflicto interétnico”; lo hemos visto establecerlo a lo 

largo y ancho del mundo. Nosotros sabemos que el crimen de lesa humanidad ocurrido a los 

compañerxs de la Asamblea de San Mateo del Mar es un episodio más de la larga noche de 

crueldad, violencia y barbarie que padecen aquellxs que preservan una esperanza entre los 

dientes y forma parte del infinito memorial de agravios contra el pueblo organizado. Cf., ht-

tps://www.ambulante.org/documentales/gente-de-mar-y-viento/

4. Coatlicue puede significar la que porta una “falda de serpientes”. Es la madre más antigua 

de los dioses. En representaciones mesoamericanas es la diosa de la fertilidad, patrona de la 

vida y de la muerte. Armoniza el sol y la luna como guía del renacimiento. Madre de Huitzi-

lopochtli (el hijo joven sol, colibrí de la izquierda), la Tonatzin tatuada de imágenes de maíz, 

también, es “madre de los dioses”, como Coyolxautli (diosa de la luna) y hermana de Huitzi-

lopochtili. Cf. https://www.google.com/search?q=coatlicue+diosa&oq=coatlicue&aqs=chro-

me.1.69i57j0l9.6075j0j7&sourceid=chrome&ie=UTF-8

5. Hacemos referencia a la dimensión de la lengua como crítica del mundo y compañera del 

sufrimiento humano que contra la presunta idea positivista que supedita el mundo a las ca-

tegorías intenta desbordar el mundo construyendo grietas a los muros de la dominación y la 

violencia. 

6. Una profundización de estas palabras en altares domésticos y públicos de la Santa Muerte 

en la ciudad de Puebla se encuentran en la tesis de López Varela, Guillermo (2018), bajo la 



282  

dirección del Fernando Matamoros Ponce: “Hacer de la muerte una pregunta. Subjetividades 

antagónicas en el capitalismo como religión y entramados culturales de vida en contextos 

de la Santa Muerte en Puebla (México)”, Tesis doctoral, Puebla, Posgrado de Sociología 

(ICSyH-BUAP). En esta podemos verificar que el aumento de creyentes no ha dejado de 

ampliar posibilidades de esperanza como lucha de campos de la historia.

7. Como lo refiere un muestreo hemerográfico realizado por la Comisión Nacional de los Dere-

chos Humanos (CNDH), desde 2007 en México han sido localizadas 1, 307 fosas clandestinas 

con 3926 cuerpos. Sin incluir una última fosa encontrada en la primera semana de septiembre 

de 2018 con 166 cráneos en el estado de Veracruz.  
 

REFERENCIAS

Adorno, Theodor W. (2002). “Museo Valéry-Proust” En Adorno, Theodor, Prismas. La 
crítica de la cultura y la sociedad. Editora Nacional, Madrid, España

Adorno, Theodor W.  (2004). Mínima Moralia. Reflexiones desde la vida dañada. Ma-
drid: Akal.

Adorno, Theodor W. (2006). Introducción a la Sociología. Barcelona: Gedisa.
Adorno, Theodor W.  (2005). Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. Ediciones 

de bolsillo 66, Akal. Versión Kindle. Madrid, España
Adorno, Theodor W.  (2008). Dialéctica Negativa. La jerga de la autenticidad. Madrid: 

Akal.
Baudrillard, Jean (1993). El intercambio simbólico y la muerte, Caracas, Venezuela: 

Monte Ávila Editores.
Bellinghausen, Hermann (2018). “Insurrección De Las Palabras. Poetas Contemporá-

neos En Lenguas Mexicanas” (En Ojarasca). México, La Jornada-Suplemento Oja-
rasca. 

Benjamin, Walter (1921). Capitalismo como religión. Traducción al español de “Kapita-
lismus als Religion” de Benjamin, Gesammelte Schriften Bd. VI SuhrkampVerlag,-
Frankfurt a. M., S. 100-103)

Benjamin, Walter (1980). Poesía y capitalismo. Iluminaciones II, Madrid, España: 
Taurus.

Benjamin, Walter (1989). “Historia y coleccionismo: Eduard Fuchs”. En Benjamin, Wal-
ter, Discursos Interrumpidos I. Trad. Jesús Aguirre. Taurus, Madrid, 89-135. 

Benjamin, Walter (2002a). Experiencia y pobreza. En Benjamin, Walter, Ensayos (Tomo 
VII), Madrid, Editora Nacional.

Benjamin, Walter, (2002b), Calle de sentido única, Madrid, Editora Nacional
Benjamin, Walter (2007). Sobre el concepto de historia: tesis y otros fragmentos. Apén-

dice: Auguste Blanqui, contra el positivismo y Prologo de Michael Löwy y Daniel 
Bensaïd, Buenos Aires, Piedras de papel.

Invisibles de la Ciudad de Puebla



283  

Benjamin, Walter (2005). Libro de los pasajes. Madrid: Akal Ediciones.
Benjamin, Walter (2011). Diario de Moscú. Ediciones Godot.
Bloch, Ernest (1977). El principio esperanza, I, Madrid: Aguilar. 
Bloch, Ernest (1979). El principio esperanza, II, Madrid: Aguilar.
Certeau, de Michel, (1990), L’invention du quotidien. Arts de faire (vol. I), París, Galli-

mard.
Debord, Guy (1992), La société du spectacle, París, Gallimard.
Deleuze, Gilles et Guattari, Félix (1972). L’anti-œdipe. Capitalisme et schizophrénie 1. 

Paris, Les Editions de Minuit.
Echeverría, Bolívar (2012). Valor de Uso y Utopía. México: Siglo XXI editores.
Enlace Zapatista (2013). “Rebobinar 2. De la Muerte y otras coartadas”. Enlace Zapa-

tista.
Subcomandante Marcos, “Rebobinar 2. De la Muerte y otras coartadas”, en  http://en-

lacezapatista.ezln.org.mx/2013/12/22/rebobinar-2-de-la-muerte-y-otras-coartadas/ 
[Revisado 30 de junio de 2020].

Fabián González, Ingrid E. (2008). Gente de mar y viento, en https://www.ambulante.
org/documentales/gente-de-mar-y-viento/ 

Freud, Sigmund, (2010). Totem et Tabou, Paris, Points.
Freud, Sigmund (2012). L’homme moïse et la religion monothéiste. París Éditions Points.
Hernández, Anabel (2010). Los señores del Narco. México: Penguin Random House 

Grupo Editorial México.
Hernández, Anabel (2016). La verdadera noche de Iguala. México: Penguin Random 

House Grupo Editorial México
Holloway, John (2011). Agrietar el Capital. El hacer contra el trabajo (Spanish Edition). 

Traducción de Francisco T. Sobrino. Ediciones Herramienta. Buenos Aires, Argen-
tina. Edición de Kindle.

Inclán, Daniel, Millán, Margara., Linsalata Lucía (2012). Apuesta por el “valor de uso”: 
aproximación a la arquitectónica del pensamiento de Bolívar Echeverría. Íconos. 
Revista de Ciencias Sociales. (Num. 42, mayo 2012), pp. 19-32, Ecuador: Quito, 
Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales-Sede Académica de Ecuador.

INEGI (2010). Censo de población y vivienda. México: Inegi.
INEGI (2020). Recopilación de Información de los Cementerios Públicos en las Zo-

nas Metropolitanas del País 2020 https://www.inegi.org.mx/programas/ri-
cpzmp/2020/#:~:text=La%20Recopilaci%C3%B3n%20de%20Informaci%-
C3%B3n%20de,enero%20a%20junio%20de%202020.

Jameson, Fredric (2009), Arqueología del futuro. El deseo llamado utopía y otras apro-
ximaciones de ciencia ficción. 1ra. edición en español por Ediciones Akal. Madrid, 
España. 

Kracauer, Siegfried (2010). Historia. Las últimas cosas antes de las últimas. Buenos 



284  

Aires, Las cuarenta. 
Kracauer, Siegfried, (2008). La fotografía y otros ensayos. El ornamento de la masa I, 

Barcelona, Gedisa.
Lefebvre, Henri (2017). El derecho a la ciudad. Capitan Swing Libros, S.L., Impreso en 

España.
Lenkersdorf, Carlos (1996). Los hombres verdaderos. Voces y testimonios tojolabales, 

México, Siglo XXI.
Lenkersdorf, Carlos (2008). Aprender a escuchar. Enseñanzas maya-tojolabales. Méxi-

co: Plaza y Valdés. 
Lévi-Strauss, Claude, (1971), L’Homme nu, París, Plon.
Löwy, Michael (1997). Redención y Utopía. El judaísmo libertario en Europa Central. 

Buenos Aires: Ediciones El cielo por asalto.
Löwy, Michael (1985). Paysages de la vérité, París, Anthropos.
Marcuse, Herbert, (1963). Eros et civilisation, París, Les Éditions de Minuit.
Matamoros, Fernando (2017). “Reflexión e interrogación epistemológica sobre espe-

ranza, religión, metafísica y erotismo. Genealogías sobre lo que ‘somos’ y lo que 
‘vemos’”, en Eikasia, Revista de Filosofía, número 76, Oviedo, España.

Matías Rendón, Ana (ed.). (2015). Los 43. Poetas por Ayotzinapa. México, Revista 
Sinfín. http://www.revistasinfin.com/wp-content/uploads/2015/08/Los-43-Poe-
tas-por-Ayotzinapa.pdf (Consulta 5 de abril de 2020).

Melgarejo Pérez, Manuel Alfonso y C. Rafael Castillo Taracena. (2019). “El tiempo de 
la arqueología industrial. Reflexionando sus límites y alcances”. En Gómez Pérez, 
Jorge Ramón, Martha Elba del Río Mendieta y Ramón Rivera Espinosa (coords.) 
El patrimonio cultural de la industria mexicana y la arqueología industrial. 1ra. 
Edición por la Universidad Autónoma de Chapingo, Comité Mexicano para la Con-
servación del Patrimonio Industrial A.C. y Servicios Académicos Intercontinentales 
para eumed.net. Universidad de Málaga, Málaga, España. Cap. 11. pp. 214-232.

Merleau-Ponty, Maurice, (1993). Le visible et l’invisible, París, Gallimard.
Proust, Marcel (1999). À la recherche du temps perdu, París, Gallimard.
Montemayor, Carlos (2012). Diccionario del náhuatl en el español de México. Méxi-

co: UNAM-México Nación Multicultural.
Montemayor, Carlos (2004). La Voz Profunda: Antología de Literatura Mexicana en 

Lenguas Indígenas. México: Editorial Joaquín Mortiz.
Montemayor, Carlos (1993). Situación actual y perspectivas de la literatura en len-

guas indígenas. México: Conaculta.
Rivera Cusicanqui, Silvia (2010). Ch’ixinakax utxiwa : una reflexión sobre prácticas 

y discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón.
Traverso, Enzo, (2004). La pensée dispersée, París, Lignes et Manifestes.
Warburg, Aby (2010). Atlas Mnemosyne. Madrid: Akal.

Invisibles de la Ciudad de Puebla


