12

Invisibles de la Ciudad de Puebla.
Religiosidades de la Santa Muerte
y patrimonios arqueologicos

en la produccion de espacios
rebeldes

Fernando Matamoros Ponce

Profesor-investigador Posgrado de Sociologia, Instituto de Ciencias Sociales y
Humanidades “Alfonso Vélez Pliego” de la Benemérita Universidad Auténoma de Puebla
(ICSyH-BUAP). Dr. Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris
https://fernandomatamoros4.academia.edu/

Correo electronico: fermatafr@yahoo.fr

Guillermo Lopez Varela

Profesor investigador de tiempo completo en la licenciatura de Lengua y Cultura en la
Universidad Intercultural del estado de Puebla, regién ngigua poblana (México).

Dr. ICSyH-BUAP

Correo electronico: guillermo.libroe@gmail.com

Manuel A. Melgarejo Pérez

estudiante del doctorado en sociologia del Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades
“Alfonso Vélez Pliego” de la Benemérita Universidad Autonoma de Puebla. Licenciado
en arqueologia por la Universidad Veracruzana.

Correo electronico: manu.amp07@gmail.com



260 Invisibles de la Ciudad de Puebla

INTRODUCCION

El crecimiento urbano ha sido un fenomeno estudiado desde distintas perspectivas y,
también, desde distintas disciplinas. O como lo afirma Henri Lefebvre (2017) en su li-
bro de el Derecho a la ciudad, el espacio urbano contiene un doble proceso, el empiri-
co y lineal del progreso de la industrializacion, crecimiento y desarrollo y produccion
economica y vida social que habita con estas dimensiones en su subjetividad. Asi,
nos encontramos con un fenémeno complejo de contradicciones y antagonismos que
requiere ser analizado transdisciplinariamente para comprender como en este proceso
existen dimensiones multiples en la unidad del fenomeno que no deja de ser conflic-
tivo. No solamente por la dimension del antagonismo de las clases sociales, sino por
la percepcion inmediata de lo salvaje de los “miserables milenios del homo sapiens”,
diria Walter Benjamin (7esis XVIII sobre el concepto de historia -2007). Un pasado
cultural en el presente de la experiencia simbodlica de los patrimonios coincide, resu-
midamente, con la figura de lo invisible en lo visible de la historia de la humanidad
que no deja de pagar los intereses del Capital en los acontecimientos. La ciudad crece
y la administracion estatal de politicas ptiblicas estd pendiente de los distintos derro-
teros en su expansion. Por ejemplo, en las Gltimas dos décadas, la Ciudad de Puebla
ha crecido exponencialmente hacia diversos espacios debido al desarrollo comercial,
industrial, habitacional. De esta manera, hacia el norte destaca la central de abastos
de mercancias. Hacia el sur y oeste unidades habitacionales prestigiosas y hacia el
sur-este unidades habitacionales populares.

So pretexto de experiencias ligadas a la religiosidad y el patrimonio en el contexto
de la ciudad de Puebla y del COVID19 destacaremos procesos sociales de lucha por
las religiosidades populares y por el patrimonio. Asi, veremos cémo la pandemia en
México ha tenido una forma asimétrica. Segun la Recopilacion de Informacion de
Panteones Publicos en la Zonas Metropolitanas del Pais (INEGI, 2020: 3) el 81.5%
de las defunciones por COVID19 ocurrieron en los municipios que conforman las zo-
nas metropolitanas del pais. Esto, nos indica que la poblacion de las ciudades es mas
vulnerable ante este virus. Por supuesto, también, nos hace pensar en el crecimiento
desmedido de estos centros urbanos concentra elementos de desigualdad, explotacion
y formas de habitar'. En la complejidad de la ciudad, y en la biisqueda de espacios
invisibles, podemos decir que la diversidad de la ciudad alberga relaciones sociales
antagonicas de luchas. Asi, este texto se convierte en un pretexto para poder hablar
de dos situaciones especificas relacionadas con los invisibles, entendidos como su-
jetos en lucha, en contradiccién y, siempre, con una dindmica social invisible que
implica relaciones en la productividad de valor, pero también con escisiones de va-
lor, sensibilidades, muchas veces inconscientes, que viven en las contradicciones de

subjetividades dafiadas. Podemos observar esas relaciones sociales diferenciadas por



R : e o [

clases sociales. Quizas no con los reflectores de estadisticas, pero si con contenidos

historicos de una cultura-simbolica en las representaciones patrimoniales, la conste-
lacién que forma la época con las temporalidades anteriores para fundar un concepto
del presente con las constelaciones invisibles del pasado, donde se atascaron ilumina-
ciones teoldgicas invisibles de la liberacion.

Asi, dividiremos en dos partes este capitulo. En la primera parte analizaremos el
rol simbdlico y politico de la imagen de la Santa Muerte en el centro de la Ciudad de
Puebla, enfocandonos, mas bien, en el centro de los espacios marginales del Centro
Historico Patrimonio de la Humanidad. En la segunda parte, hablaremos de espacios
arqueologicos patrimonializados, cuidados, pero, también, destruidos por procesos
de urbanizacion industrial y comercializacion turistica de territorios. Espacios don-
de lo invisible, en lo visible empiricamente (pensando con Maurice Merleau-Ponty
-1993), estan alzando la voz desde experiencias culturales y simbolicas espirituales,
invisibles, pero, también, donde confluyen muchos otros factores de complejidad,
conflictividad y confrontacién de lo visible, como la especulacién inmobiliaria, por
ejemplo. Asi, intentaremos conectar nuestras preocupaciones en el mundo de vidas
dafiadas que no son fortuitas. Son la maduracién de ideales en la experiencia de otro
mundo con muchos mundos, dirian los zapatistas del siglo XXI en sus movimientos.
Pensamientos que se embarcan para conectar pequefias percepciones, comunicar y
restablecer, geométricamente, continuidades simétricas de la palabra, al lado del es-
piritu y la naturaleza, implicita en representaciones de lo religioso y lo politico en la
produccion del espacio rebelde. Como diria Fernando Matamoros en uno de los capi-
tulos de este libro de las luchas de los invisibles en tiempos de pandemia:

Incluso [...], podemos sentir como esos materiales subterraneos [invisi-
bilidades] son aspiraciones merodeando los paisajes desde las llanuras
del amor y la felicidad; fantasias utdpicas escritas en glifos representati-
vos y significativos de ecos universales del cosmos dafiado por el fetiche

del mercado.

LA PATRIMONIALIZACION DE LA RELIGIOSIDAD
O LA RELIGIOSIDAD PATRIMONIALIZADA,
EL CASO DE LA SANTA MUERTE EN PUEBLA

“Segtin mi humilde opinidn, el problema con los muertos es sobrevivirlos.
O se muere uno con ellos, un poco o un mucho cada vez”

Subcomandante Marcos,

Rebobinar 2. De la Muerte y otras coartadas.

Diciembre de 2013



262 Invisibles de la Ciudad de Puebla

La devocion de la Santa Muerte en la ciudad de Puebla hace irrumpir en el escenario
devocional poblano un nuevo estatuto del morir. Frente a lo visible, la muerte admi-
nistrada por el capital y sus vigilancias sanitarias, ambivalentemente, habita en el
cuerpo, al tiempo, la idea y espiritualidad que la muerte puede ser también una pre-
gunta. Un ethos® cosmoauditivo e imaginativo que puede construir una voz escuchada
del habla de la muerte cotidiana para conjurar, comunitariamente, con el Otro, el
olvido administrado. Es lo que Silvia Rivera Cusicanqui refiere sobre lenguaje colo-
nialista en nuestros horizontes culturales. Las “palabras no designan, sino encubren”
(Rivera Cusicanqui, 2010: 19), pero una voz escuchada problematiza la dimension
del habla performativa que pretende supeditar la realidad para no rebasarla. Como lo
enuncia Carlos Lenkersdorf (2008 y 1996), abriendo camino a la escucha, por ejem-
plo, hombres verdaderos con sus voces y testimonios tojolabales permiten visualizar
aquellos detalles del patrimonio cultural del lenguaje que mira al Otro para rebasar
las temporalidades del dolor y el sufrimiento, pero con la felicidad del tiempo comu-
nitario. Asi, como lo veremos, la patrimonializacién que ha sufrido la devocion de la
Santa Muerte en México e invisibilidad de contenidos de esperanza es fruto, también,
de la sociedad de canje, deuda y castigo, que todo lo vuelve mercancia a consumir en
un turismo necrofilo y teocratico-religioso.

Por ende, desde la religion teocratica del patrimonio intentamos tejer, otra vez, una
narrativa desmercantilizante del fenomeno religioso, pero desde la esperanza. Una in-
vestigacion que pueda dar cuenta de la vida negada en las sociedades de valorizacion
del valor, pero, sobre todo, de su revés dialéctico: la muerte. Pues, incluso, vivir la
muerte es hacer de ella una pregunta. Una experiencia de las tradiciones en sus multi-
ples variedades para habitar las luchas de la felicidad y la vida, atin en los marcos de
guerra contemporanea. Asumimos que nuestra mirada se conjuga con los recuerdos
del angel de la historia que rememora Walter Benjamin (2007) en su Tesis /X de la his-
toria. Se trata de la actualizacion de un “Angelus Novus” que mira melancélicamente
en el pasado la historia como una cadena repetible de violencia cotidiana. Pero, sin
embargo, su mirada dialéctica es distanciarse de la catastrofe que acumula el discurso
totalizante de la mercancia. Intenta hacer para explotar el concepto alienado por el
mercado. Recorre los pasajes de la historia para redimir aquello somnoliento en su
interior. Mira filos6ficamente las ruinas sobre ruinas de la naturaleza que llegan hasta
el cielo. Anhela despertar a los muertos para volver a conjuntar el mosaico de valores
humanos desmembrados por el concepto conceptualizado del trabajo abstracto que
liquida la imaginacién para prostituirla. ;Cémo hacer que los sujetos hagan explotar
los conceptos alienados por las 16gicas del fetiche de la mercancia y el dinero? Como
plantea Teodoro Adorno, siguiendo a Walter Benjamin, el pensamiento busca redimir
de las constelaciones del dolor aquellas creaciones, aunque virtuales, que duermen en

su seno historico. Con Fourier, Benjamin (Zesis XI: 2007) mira el trabajo social del



R : ey o [l

lenguaje con la imaginacion utopica para, lejos de explotar los cuerpos de la naturale-

za mecanizada y los animales con la técnica, iluminar el sentido de representaciones
de Eros-Vida contra Thanatos-muerte (Marcuse, 1963). ;Sera el intento del angel de
la historia de-sublimar la represion para responsabilizarse de la esperanza invisible en
la desesperanza de pesadillas, pero visible en los suefios de la historia del Principio
esperanza, ese todavia no aun en la historia de las ultimas cosas, antes de las ultimas
(Bloch 1977, 1979 y Kracauer, 2010)?

Para terminar. -El tinico modo que aun le queda a la filosofia de res-

ponsabilizarse a la vista de la desesperacion es intentar ver las cosas tal

como aparecen desde la perspectiva de la redencion. El conocimiento no

tiene otra luz iluminadora del mundo que la que arroja la idea de la re-

dencion: todo lo demads se agota en reconstrucciones y se reduce a mera

técnica (Adorno, 2006: 257).

Nunca dejamos de mirarnos en el espejo de la muerte. Juan Rulfo comprendio6
en su literatura que la muerte es el espejo de la vida. Por ello evocamos su voz para
senti/pensarnos criticamente, tanto del sistema capitalista que produce una muerte
instrumentalizada para el mercado como la posibilidad de escribir contra y mas alla
de la tortura, el despojo, la amargura, el escarnio, lo desollado, lo imperfecto y lo
putrefacto en que se han convertido las producciones de identidad y reconocimiento
del Otro, nuestro hacer en este horizonte mortuorio que llamamos México. De esta
forma, senti-pensar el culto de la muerte es una pregunta que nos permite tejer la
forma en que las comunidades pueden cuestionarse lo importante y urgente de lo in-
minente. ;Qué es lo inminente? Que nos estan matando. Se nos ha negado la muerte.
En angustia y desesperacion del corazon en la peste de discursos racistas de razas,
género y edades sumergidas en el dilema de ser cadaveres sin tumba. Muertos sin la
propia muerte natural, pues la razon instrumental de la racionalidad capitalista de la
satisfaccion condena al Otro.? Por estas afirmaciones y preguntas en la vida cotidiana,
entre el olvido y la memoria, nosotros concebimos que so6lo podremos avanzar en la
comprension de como la devocion popular narra la muerte en el México contempora-
neo. Cuando expongamos los procesos de auto-sublimacion de la muerte en Eros-vida
de las religiosidades no hegemonicas de la “Nifia Blanca” en nuestro pais, veremos
como surge una “moral libidinosa” contra Thanatos-muerte: una resistencia a la cosi-
ficacion de subjetividades antagonicas.

Con Michael Lowy (1997), podriamos decir que lo que nuestro analisis aporta
de nuevo es la docta spes (esperanza sabia), el saber activo del pasado de repre-
sentaciones mesoamericanas y cristianas de la resistencia. Orientado hacia la praxis
transformadora del mundo redimido en un presente denso de subjetividades en lucha
y resistencia podemos observar la actualizacion de Coatlicue y la Virgen de Guadalu-

pe-Santa Muerte*, transformadas en territorio del espacio de la esperanza-vida. Una



264 Invisibles de la Ciudad de Puebla

docta spes que navega a contracorriente de las utopias abstractas del pasado (mile-
narismos y conmemoraciones), aquellas que se limitan a oponer su imagen-deseo-sa-
tisfaccion al mundo existente. Sin acentuar las posibilidades objetivas presentes en
la realidad misma, nosotros rescatamos la utopia concreta que llamamos esperanza
desesperanzada en la repeticion de lo Mismo, limites historicos del principio de rea-
lidad de los condenados de la tierra. El concepto de lucha del patrimonio historico de
la Santa Muerte revela estrategias comprensivas de constelacion, que nos permiten
entender que las ideas no subyacen en los fendmenos a modos de esencias, fuera
del mundo, sino en el mundo mismo. Una esperanza que da forma o permite hacer
aprehensibles las problematicas sociales de esperanza y critica social de deseos y
aspiraciones contra el mundo de la condena y la muerte. En este sentido, es, por el
contrario, la manera en que el objeto se configura conceptualmente por el sujeto, con
materialidades de los imaginarios mas sublimes (deseos y aspiraciones angelicales de
la naturalidad original de la historia del querer -diria Siegfried Kracauer, 2010: 243,
citando a Kafka con Soren Kierkegaard) dentro de esencialidades materiales del éxta-
sis creyente. Acercarnos con este método critico de “angeles” que trabajan invisibles
en el mundo para abrir las puertas del castillo, en todos sus elementos diversos, poli-
facéticos y contradictorios, nos permite mirar, entre olvido y memoria, las tensiones y
conflictos de patrimonios. No solamente hace explorar el concepto, sino hace explotar
para desmantelar, pero, también, para tejer la liberacion de su valor de uso dafiado por
el valor de cambio (Inclan, Millan, Linsalata 2012). Sin dejarlo al margen de é1, como
si fuera una cualidad de la cosa misma (cosificada), sino como una trayectoria que
se revela como utopia en su forma de ser negada (Echeverria, (2012). Angeles que
empiezan a tener mucho trabajo con los hombres libres en las utopias de entremedios,
terra incognita en los entrecruzamientos de caminos en las tierras que conocemos.
Mientras, desgraciadamente, esos demonios, que habian quedado en sus monticulos
de la dominacién y el poder, inactivos, comienzan a tratar de recuperar estos valores
genuinos, negados, para reintegrarlos en sus discursos populistas de militarizacion.

En este tenor, lo que hemos podido atestiguar desde hace algunos afios y que se
ha exacerbado en los meses de “sana distancia” es la emergencia del culto a la Muer-
te que ha santificado: no un clamor por hacer de la muerte una devocién sintética o
correlato legitimador de una subjetividad asesina, sino, el anhelo constante de una
emergente subjetividad devota por afirmar la vida de cara a un sistema de homogenei-
dad, cosificacion, desposesion y muerte. Nosotros sabemos que el intento moderno
de disociar la vida de la muerte es una clave para entender como funciona la cultura
como proceso de acumulacion y reproduccion. Con Jean Baudrillard, El intercambio
simbalico y la muerte podriamos decir que:

Toda nuestra cultura no es més que un inmenso esfuerzo para disociar

la vida de la muerte, conjurar la ambivalencia de la muerte en beneficio



RV ey oo [Fle

exclusivo de la reproduccion de la vida como valor, y del tiempo como

equivalente general. Abolir la muerte, tal es nuestro fantasma que se
ramifica en todas direcciones; el de la supervivencia y la eternidad para
las religiones, el de la verdad para la ciencia, el de la productividad y la
acumulacion para la economia (Baudrillard,1993: 170-171).

Algunas formas con las que los devotos sobre la Santa Muerte significan a la San-
ta muerte testifican las valoraciones de la vida contra la muerte: la bien amada, mi
Niiia Santa, la Unica fiel, la Madre matiana, la Patrona, la Madrina, la Santisima,
mi Esposa fiel, Doiia Huesos, Donia Parca, la calavera, la pelona, la enlutada, la
chingada, la cabezona, la dama de la guadariia, la pachona, la patas de alambre, la
despeinadora, la dama del velo, la chicharra, la jijurnia, la mera hora, la petateada,
la catrina, la copetona, la arafia, la grulla, la liberadora, la niveladora, la palida,
la Nifia Blanca, la chicharrona, la tia Quiteria, la giiera, la calva, la canica, la dien-
tuda, la sin dientes, la dientuda, la mocha, la descarnada, Doiia Tilica, la tembele-
que, la pepenadora, la afanadora, la chifosca, la tiznada, la tostada, la trompada, la
jodida, la matona, la tolinga, la Tola. En este sentido, como podemos observar en el
lenguaje, no son solo palabras para nombrar la experiencia de la muerte, sino mate-
rialidades enunciativas de la forma en que la muerte es negada como una experiencia
en los marcos “civilizatorios” del modelo de acumulacién y reproduccion que nos
atraviesa. Como ya lo referia en su Dedicatoria, Teodoro Adorno, para su amigo Max
Horkheimer, al interior de su Dialéctica negativa. Un modelo que nos convierte en
cosas es una premonicion sobre la propia muerte condenada a ser mercancia y que se
encarna en nuestros cuerpos y la del mundo que pretendemos conocer.

Lo que en un tiempo fue para los filosofos la vida, se ha convertido en la
esfera de lo privado, y aun después simplemente del consumo, que como
apéndice del proceso material de la produccion se desliza con éste sin
autonomia y sin sustancia propia. Quien quiera conocer la verdad sobre
la vida inmediata tendra que estudiar su forma alienada, los poderes ob-
jetivos que determinan la existencia individual hasta en sus zonas mas
ocultas (2006:17).

(Como podemos mirar mas alla de invisibilidades en las lo6gicas de consumo, que
terminan por consumir su propia materialidad? Para nosotros esta pregunta ha estado
presente en todo momento dictdndonos la necesidad de poder interpelar la subjetivi-
dad devota de hombres y mujeres que hacen de la muerte una pregunta. Desde alli,
somos testigos de como en ésta fabrica de cadaveres desde la que escribimos, vivir y
experimentar nuestra corporalidad y sus remanentes teoldgicos politicos estéticos es
un hecho que no sé6lo configura nuestros sistemas de representacion del mundo, sino
que también co-determina nuestras subjetividades y agrupamientos sociales.

Entonces, ;cual podria ser una manera de hacer justicia epistemologica a la mate-



266 Invisibles de la Ciudad de Puebla

rialidad suprimida de la estética y sensibilidad de la humanidad y la cultura, invisi-
bilidad en las tendencias represivas? A partir de la idea de constelacion, con Adorno,
consideramos que podemos mirar “los productos de desecho y puntos ciegos que han
escapado a la dialéctica” (2004: 151-152) para potencializar el fodavia no aiin que ha
motivado la historia. Heredada por los extraterritoriales de la Escuela de Frankfurt
(Benjamin, Bloch, Kracauer, diria Enzo Traverso en su analisis historico de Siegfried
Kracauer, itinerario de un intelectual nomada) rechazamos con la constelacion cual-
quier esencia metafisica de division kantiana, que separa lo empirico y lo inteligible
de la estética como movimiento y reconciliacion. Por esto, nuestro acercamiento mira
esa misma metafisica concreta de la historia desde la filosofia de ilusiones y desilu-
siones como elementos centrales en la constitucion del pensamiento y praxis de lo
humano. Intentamos mirar la reconciliacion entre lo perceptual y lo conceptual para
resaltar de los procesos socioculturales-simbolicos aquellos contenidos temporales en
las conceptualizaciones: lo que hacemos presente con la vida y aquello que “desecha-
mos” con la muerte. Con una mirada reflexiva desde los sujetos antagénicos, intenta-
mos avanzar hacia aquella dimension del aura, mimética o edénica’ para reconciliar la
palabra y el objeto en la representacion del sujeto, como en aquella relacion mimética
entre naturaleza y humanidad que la caida en la razoén cognitiva vino a quebrantar.
Por esto, consideramos necesario pensar, justamente, como la experiencia humana
decantada en la devocion de la “divina muerte” encarna antagonismo y esta repleta
de preguntas filosoficas esperanzadas que van mas alla de objetivaciones de la histo-
ria lineal y acumulativa de los parias condenados de la tierra que, como menciona
Hermann Bellinghausen (2018), existe una insurreccion de las palabras en los poetas
Contemporaneos que rescatan de las lenguas mexicanas posibilidades del sujeto y el
objeto como materializaciones del movimiento a contrapelo de la historia.

Asi, podemos afirmar que las practicas culturales urbanas y rurales (rituales con
representaciones de artes plasticas), ligadas al culto de la “Madrina” en la ciudad de
Puebla®, tratese de culturas o0 movimientos, encierran en si mismas particularidades
recreadas para vivir y producir el espacio (ese lugar de memoria que trasciende la
dimension abstracta encarnada en la forma mercancia). En un sistema articulado de
objetos, relaciones sociales e imaginarios se presenta bajo diversas formas y en dife-
rentes escenarios. Una de esas particulares formas de recrear el espacio lo encarnan
los devotos de la “Guadafia Protectora” de la vida (en general, excluidos, invisibili-
dades en la cultura del placer el mercado de los sexos; prostitutas transexuales, nar-
comenudeos). Bajo todas sus formas y configuraciones el espacio social capitalista
es un universo de muerte en movimiento. Los sujetos y cosas estan subsumidas a una
forma abstracta que los encarcela. Ocurre dindmicamente ante formas identitarias que
pretenden normar, legislar, invisibilizar e incluso perseguir el culto. Parad6jicamente,

devotos del culto a la Santa Muerte parecen existir en la negacion que los vuelve sub-



@%| 267

SRV o o

alternos y en la afirmacion que reivindica una experiencia de la vida contra la misma

muerte. Una negaciéon que nos plantea una vida mas alla de mecanismos de introyec-
cién y reproducion en el mercado de las religiones.

En nuestra perspectiva, devotos de la Santa Muerte son portadores de multiples
contradicciones y no buscan una sintesis de sentido cuando articulan su devocion.
Son portavoces de una sociedad que solo puede ser explicada a la luz de una dialécti-
ca. Para nosotros, los devotos de la Santa Muerte revelan el caracter de una existencia
ambivalente. En las multiples formas que su devocion adopta miramos una incesante
creatividad que despliega cartografias de memoria para la vida. A la manera de una
compleja red de relaciones centrifugas y contradictorias, verificamos que, a través de
palabras, rituales y representaciones de objetos plasticos, aparecen multiples maneras
de enfrentar, resistir a la condena de la muerte. Como una fotografia, al revelar el
interior de sus materialidades creyentes se despliegan un sinnimero de arqueologias;
epistemologias, politicas y estéticas que se mueven mads alla de la muerte. En este
sentido, podriamos decir que las representaciones religiosas no concluyen el devenir
historico de sus vidas, pero si completan la creacion de relaciones espirituales capa-
ces de cuidar el devenir de la dindmica histérica. Es decir, la imagen de la santa muer-
te no es el objetivo, sino el término de la felicidad atormentada. No tenemos dudas,
la imagen permite visualizar mas alla de la teocracia politica y humana, la busqueda
de felicidad de una sociedad libre. Parafraseando a Walter Benjamin sobre el frag-
mento teolodgico-politico: si lo profano y sus materialidades creativas de lo religioso
no son una categoria del reino secular, si son categorias pertinentes para visualizar
su imperceptible acercamiento interno. Es decir que el movimiento que dis-pone la
santa muerte es la restitucion integral de la felicidad espiritual como eternidad de la
mortalidad. Una restitucion secular de la vida que conduce a la restitucion eternal de
una aniquilacion ritmada por la felicidad arrebatada.

Esta evanescencia eternal se encuentra en los diversos objetos retrasmitidos de na-
turaleza (inciensos, hierbas y poesias religiosas escritas en los pedidos a la Nifia San-
ta Muerte). Revestidos de inauditas y polivalentes capas arqueologicas, los sujetos
devotos hablan por una memoria mesoamericana, medieval, novohispana o barroca.
Desplegando afinidades electivas, hacen irrumpir el pasado en el presente. Conscien-
tes e/o inconscientes mutan y recomponen aquello que imposibilita la experiencia de
la muerte como experiencia de lo evanescente de la naturaleza profana. Por lo tanto,
politica y estratégicamente, el culto de la santa muerte no solamente esta ligado a las
supersticiones de la criminalidad o a la cultura del narco y la prostituciéon de cuerpos
(Hernandez, 2010), sino a utopias concretas que surgen de las experiencias alternati-
vas del tiempo humano en el espacio. En clave esperanza articula horizontes de Iucha
de los derechos y cuidados que deberia dar una sociedad igualitaria. Dibujan lo que

aun no ha llegado a ser desde una experiencia heterotopica. Sabemos que la expe-



268 Invisibles de la Ciudad de Puebla

riencia utdpica en el capitalismo como una religion (Walter Benjamin, 1921) corres-
ponde a sociedades articuladas bajo promesas de futuro, prosperidad y estabilidad del
idolo del dinero. Mientras que, en nuestra perspectiva, la devocion de la Santa Muerte
aporta un contenido sociohistorico heterotopico, pues, es inquieta en lo estatico de la
sociedad. Tiene distintas facies. Inestable, produce conflictos alli donde las promesas
de redencion, liberacién o comunidn de las religiones tradicionales claudicaron en su
posibilidad de revelar un horizonte traducible a miles de mexicanos. Sujetos despo-
seidos de los bienes salvificos en una pedagogia de la crueldad en la vida cotidiana,
la muerte deviene una amante, una compafiera, una amiga, una hermana que auto-su-
blima el instinto de vida y la moral como estética de una civilizacion no-represiva.
Transformaciones del trabajo en un juego eternal de los instintos de la felicidad de
Eros para la eternidad, la santa muerte es una educacion filosofica fundamental de la
historia de Eros-vida en la politica mundial del conocimiento.

Por ende, el culto patrimonial a la “Nifia Blanca” se ha vuelto intraducible en el
momento que atenta contra los cimientos de un mundo “moderno”, pues ha hecho
de la muerte una negacion profunda, cotidiana y ambivalente del sujeto agresivo y
conquistador-l6gico-normal de la dominacion sobre los cuerpos. Asi, develar en los
escenarios de especulacion inmobiliaria, urbanalizacion, expulsion, depredacion, per-
secucion o invisibilizacion en Puebla de la muerte, y hacer de ésta una experiencia,
puede ser un horizonte de lucha creativa e imaginativa de cara al ilusorio mundo de
las mercancias. De esta forma, estamos interpelando una devocién como el correlato
de un pais con cientos de miles de asesinatos y miles de desaparecidos. En un pais
donde la muerte ha sido negada como experiencia en los horizontes del horror del
fetiche del mercado y el dinero, podriamos mencionar, la disolucién en acido, el des-
membramiento, la decapitacion, el colgamiento y multiples formas de tortura -como
la desaparicion de los 43 de Ayotzinapa o miles de feminicidios (Hernandez, 2016).
Acontecimientos que impiden la apropiacion de una experiencia del cadaver del otro,
a quien es posible interpelar desde la poesia (Matias Rendon, 2015) para nombrar,
velar, llorar y acompafiarlo en otras relaciones de la memoria del trabajo libidinoso
y amoroso y solidario del re-conocimiento de imaginarios utopicos de los devotos de
la santa muerte.

Asi, nuestra hipdtesis con respecto a la devocion popular de la Santa Muerte, liga-
da a milagros obrados por ella, o por intercesion de una de sus reliquias, es la cons-
truccion de un Aabitus de significado que genera percepciones y acciones que tienden
a prodigar la vida de cara a una sociedad que ha negado la muerte como un desbor-
damiento creyente. Nosotros hablamos desde el desbordamiento, pues el escenario
devoto de los creyentes de la “divina nifia” opera a la manera de un Atlas mnemosyne
(Warburg, 2010). Nunca sintética o acotada en lo empirico y estatico, incorpora una

red de significados y significantes ambivalentes que siempre estdn buscando nuevos



R : A o< [Fle

territorios o cartografias (como pudimos sefialarlo en la imagen de la Coatlicue y la

Virgen de Guadalupe/Santa Muerte-Tierra-Origen. Por lo que la propuesta de nuestra
investigacién ha sido leer en los comportamientos de los devotos, los momentos no
conceptuales del concepto. Lo abierto, lo que subyace, lo que no registran los paisajes
sonoros o las jerarquias semanticas del Dios que anida en los detalles (Der liebe Gott
steckt im Detail -Warburg, 2010). En otras palabras, parafraseando la poesia de Hol-
derling (en Kracauer, 2008: 51): las lineas de la vida que subyacen en el interior de las
imagenes son distintas a lo estatico del ornamento de la masa reproductiva del dolor
y el sufrimiento de los condenados de la tierra. Son caminos de esperanza que no se
detienen frente a las montafas, sino que esperan completarlo poéticamente (Benja-
min, 1980) con la esperanza de la Santa muerte, mas alla del capitalismo, incluso de
significaciones de Dios, con armonia y eterna recompensa de paz eternal.

Por esto, los desbordamientos creyentes son el sentido unico de los creyentes.
Miran al interior de su proceso de subjetivacion para rev(b)elar o desplegar las mul-
tiples y simultdneas muertes que anidan en las miradas, deseos, anhelos y suefios
despiertos que dan cuenta de la necesidad de otra experiencia de la muerte. No como
destino ultimo, sino como horizonte que es necesario remontar para poder prodigar
la vida, aquella negada por el valor dinerario. En este sentido, la comprension que el
sistema social vigente despliega la necesidad de abolir la muerte como imaginario. Si
la naturaliza en sus hospitales y cementerios para normalizar las relaciones sociales
de muerte que nos brinda, como totalidad hipostasiada historica y sociocultural, en-
tonces es necesario comprender y aprehender como la experiencia de desbordamiento
creyente suscita una devocion religiosa de la Santa Muerte como una impugnacion a
la sociedad actual, al mismo tiempo que una esperanza contra lo sistémico del dolor y
el sufrimiento diario. En este sentido, entretejer los entramados culturales y simboli-
cos de una teologia politica y estética materialista de la Santa Muerte, no conciliadora
con el mundo de la crueldad y la usura, nos permite dibujar las devociones como una
denuncia del mundo que ha negado una experiencia de la muerte; y que nos produce
como cadéveres por anticipado.

Por esto, la pedagogia de terror ejercida y desplegada en los ultimos afios en Mé-
xico (incluyendo las estadisticas de muerte por Covid-19), es sintomatica de la in-
dustria bélica (Guardia nacional bajo el mando del ejército) del Estado. Se expresa
en el monopolio de la violencia del Estado de Excepcidn y multiples conformaciones
paraestatales, que despliegan la idea de que nuestro pais es una enorme fosa, donde
todos somos producidos como muertos vivientes’. Enarbolan una economia politica
del culto a la muerte/mercancia, donde la muerte existe como determinante de la
condicion humana que antecede a la racionalidad estatal y sacerdotal, en su poder de
administracion de la vida como supervivencia objetiva. Por ello, si la teoria general

de la cultura presupone una teoria de la historia, desde el crisol del culto a la “Nifia



270 Invisibles de la Ciudad de Puebla

blanca”, podemos afirmar que, revelar la Modernidad como proyecto historico y cul-
tural de muerte, es un principio de la esperanza en disputa. Es historico como sintesis
de multiples temporalidades, reales o potenciales, existentes o deseables. Condicion
que no es exclusiva del presente capitalista. Pero, en la crisis civilizatoria que vivi-
mos actualmente, la disputa por el pasado en el presente es también una disputa por
los multiples pasados de esperanza que contiene. El reconocimiento de esta contra-
diccion afianza un procedimiento para pensar el presente mas alld de lo dado. Es la
pervivencia del deseo y transformacion de la inmanencia del trabajo en la cultura y
sus simbolos los que llaman a ser recuperados en el mundo del ahora (Echeverria,
2012: 23). Como lo menciona Fernando Matamoros Ponce (2017), siempre hay algo
en la cosa-bruta del presente estado de excepcion. Relaciones sociales objetivadas
impulsan a pensar los multiples procesos de interioridades la regla que se mueve eter-
namente en el seno de la relacion sujeto/objeto.

Asi, en la tradicion del pensamiento critico se ha llamado el “momento no concep-
tual del concepto” (Adorno, 2008: 402). El sujeto que se mueve en las encrucijadas de
los escombros del presente, no para mirar en los basureros de la hegemonia del poder
y la dominacion del capitalismo, sino para mirar, bajo las cenizas, esas brasas que
iluminan con sus chispas las posibilidades en los caminos. Ya que en el “momento
no conceptual del concepto” nos reflejamos en el espejo de la dominacion, pensamos
que la devocion de la Santa Muerte compone la imagen invertida de lo contrario a
ella (Adorno, 2004, aforismo 153): el culto a la vida en sus diversas contradicciones
esta subsumida por la valorizacion del valor. Sin embargo, como el tiempo de la Santa
muerte no es homogéneo y vacio, en sus imagenes, arqueologias y epistemologias de
los creyentes, vemos como cada segundo que pasa es un lugar de memoria de senti-
do unico de generaciones que esperan la transformacion, mas alld de la condena de

cuerpos y subjetividades patrimoniales dafiadas por el idolo del dinero y la mercancia.

LUCHAS PATRIMONIALES EN LA PERIFERIA
DE LA CIUDAD DE PUEBLA

Laidea de Fuchs en la linea de esos grandes coleccionistas llenos de pla-
nes y dedicados sin distraccion alguna a un solo asunto. La idea de Fuchs
es restituir a la obra de arte en su existencia en la sociedad, de la cual
estaba amputada hasta el punto que el lugar en el que la encontr6 era el
mercado. En éste perduraba, reducida a mercancia, lejos tanto de los que
la producen como de los que pueden entenderla. El fetiche del mercado
del arte es el nombre del maestro (Benjamin, 1989: 132).
Al igual que el patrimonio de la Santa muerte, podemos decir que el concepto pa-

trimonio en las periferias de Puebla es identitario. Lo que querra decir que forma par-



SV - @ -

te de un entramado simbdlico que reproduce la dominacion en el modo de produccion

capitalista. Sin embargo, mas alla de las representaciones del mercado patrimonial,
buscando en la perspectiva esperanzadora o utdpica, tenemos que expresar que, de
igual manera que la Santa Muerte, los conceptos identitarios tienen un desbordamien-
to que es negado, aunque parezcan una paradoja en los procesos de conceptualizacion
de actores que se apropian de ellos en el campo de batalla de la historia. Buscar
una critica del concepto patrimonio indica la exploracion de esa negatividad, signi-
ficaciones inscritas en procesos negados por la naturalizacién del patrimonio para el
Estado-nacion, por ejemplo. Es decir, como lo sugiere Maurice Merleau-Ponty (1993)
en su obra de /o visible y lo invisible, nos interesara destacar no solamente las dife-
rencias entre la percepcion de lo dado por el lenguaje y sus diversas representaciones
plasticas, sino sensibilidades invisibles en arqueologias del futuro-utopias que en su
movimiento inteligible manifiestan, en la existencia de la unidad del cuerpo y espiri-
tu, posibilidades del pensamiento critico en perspectiva de trascendencia.

Como menciona Adorno, en efecto, ninguna teoria escapa al mercado (2006: 100)
que conceptualiza sus conceptos. Sin embargo, cuando decimos nosotros que hay
conceptos conceptualizados que ayudan a la reproduccion de la forma capitalista no
cerramos la problematica. Por el contrario, la pregunta permite abrir para comprender
como en la memoria existen, recuerdos, multiples manifestaciones de acciones co-
rrespondientes a la historia de las bisquedas del tiempo perdido, mencionado por Mar-
cel Proust (1999). Es decir que, al detentarlos como concepto-forma, testificamos que
hay acciones conceptuales, rizomas interiores que los pueden agrietar (Deleuze y Gua-
ttari, 1972 y Holloway: 2011). Entonces, no son algo dado y cerrado, como pretenden
ser los conceptos identitarios. Se presentan, al igual que en la primera frase del capital,
como las pautas del conocimiento para entender como los conceptos identitarios del ca-
pital son simuladores, procesos donde se observa el empobrecimiento de la experiencia
(Benjamin, 2002a; Adorno, 2004). Asi, en el devenir historico del concepto patrimonio,
observamos como la fetichizacion es la naturalizacion idolatrica de la mercancia en sus
distintas formas historicas, pero, también, la confrontaciéon constante en el concepto;
entre lo urgente en lo visible-ejemplarizado por el mercado y lo importante de lo in-
visible-excluido del cuerpo: el espiritu que organiza (diria Michel de Certeau -1990)
el hacer inventivo de grandes ejemplares de la humanidad. Entonces, como lo sugiere
Theodor Adorno, nuestra mirada es rastrear la simultaneidad del pasado en el presente
para para poner en evidencia los pasajes, le nunc stans: la corporeidad proustiana: como
la guardiana del pasado, inmersion en la trascendencia, no reducida a la con-ciencia
empirica, sino a las posibilidades del rescate del pasado en el presente del concepto. “Lo
urgente para el concepto es aquello a lo que no llega, lo que su mecanismo de abstrac-
cion excluye, lo que no es ya un ejemplar de concepto” (Adorno, 2005: 157).

Asi, el objetivo de este apartado es pro-poner algunas reflexiones sobre las expe-



272 Invisibles de la Ciudad de Puebla

riencias del cuidado y conservacion del patrimonio arqueoldgico. Pero, también, de
destruccion del patrimonio en la periferia de la Ciudad de Puebla. Como veremos, no
solamente nos interesa el simulacro de la mercantilizacidon del patrimonio y sus arqueo-
logias, sino las partes historicas de la memoria, invisibilidades del proceso conflictivo.
Como sugiere Henri Lefebvre (2017), cuando afinamos nuestra mirada epistemologi-
ca, se vuelven visibles los invisibles conflictuales en diversos sitios arqueologicos en
la periferia de Puebla, como Totimehuacan, La Manzanilla o Amalucan, por ejemplo.
Esto tiene una logica visible, analizando el crecimiento econdmico de la ciudad, que
requiere de mas espacios para la industria, pero, también, para la habitacion de personas
que mueven esas industrias y diversas actividades productivas. Entonces, entendemos
el espacio como un medio en el que interactiian diversos factores sociales del sistema
dominante. Pero, no son algo externo y estatico, sino son algo en movimiento. Con esta
dis-posicion epistemologica, podemos denotar variaciones histdricas que se encuentra
en San Francisco Totimehuacan. De una manera visual constatamos la existencia de
logicas del mercado, pero, también, proyecciones de correspondencias puntuales de lo
que tipicamente ha sido llamado salvaje mesoamericano. Siendo un sitio arqueologico,
oficial y poblacionalmente es conocido como San Francisco Totimehuacan, pero los
pobladores locales, también, lo conocen como Tepalcayotl.

En este sentido, ;podriamos decir que el inconsciente mitico y totémico (diria Sig-
mund Freud en sus trabajos sobre las religiones y sus simbolos, 2010 y 2012), invisible
en la consciencia, y el pasado, actualizado en el presente conflictual, son indestructibles
e/o intemporales? Si consideramos esta hipotesis, podriamos confirmar que en esta per-
cepcion de la memoria actualizada con el pasado puede parecer anacrénica, a veces,
si lo quieren asi. Sin embargo, en nuestra conceptualizacion del concepto de lo que
no ha llegado, existe la idea que el pasado mitico (mas alla de Mesoamérica, Europa,
China o India) se identifica con su presencia en el presente. Incluso, es tan verdadero
que la idea todavia existe en el presente, temporalidad que se construye con el guerer
actualizado del pasado. En otras palabras, cuando miramos los analisis intencionales,
que sobrentienden la contemplacion, pero donde se hacen explicitamente las intencio-
nalidades, podemos observar que no solamente se hace presente con el pasado, sino que
se movilizan intenciones, deseos llamados utopias en las aperturas de arqueologias del
futuro (Jameson, 2009).

En este sentido, el espacio de San Francisco Totimehuacan, reapropiado como 7e-
palcayotl es un sitio arqueologico fechado tentativamente para el periodo Preclasico o
Formativo tardio (400 a.C. al 100 d.C.). El sitio arqueologico tiene una historia de las
investigaciones que parece peculiar. Fue estudiado por el Proyecto Mexicano-Aleman
en Puebla y Tlaxcala, por el arquedlogo aleman Bodo Spranz en la década de 1960. Pos-
teriormente, no se realizaron mas trabajos de investigacion arqueologica formal, pero si

trabajos de salvamento o rescate arqueoldgico. Esto se ve reflejado en que el sitio no fue



@%| 273

SRV o o

registrado (hasta el afio de 2020) ante la direccion de registro publico de monumentos

arqueologicos e historicos del INAH. Es decir, aunque han pasado muchos procesos de
investigacion y de salvamento-rescate arqueoldgico, hasta este afio, quedo delimitada
de manera oficial. Esto se convierte en la parte formal de la arqueologia oficial, pero
en el terreno de la apropiacion de los espacios en el presente, existen una infinidad de
procesos organizativos comunitarios que le rodean, ya que han desfilado varias asocia-
ciones civiles con el objetivo de salvaguardar el patrimonio en estos espacios. Podria-
mos citar la mas reciente, llamada Tepalcayotl, una asociacién que busca salvaguardar
el sitio, reivindicando la experiencia comunitaria como resistencia. A esto debemos
sumar los procesos de especulacion inmobiliaria, la ciudad de Puebla esta creciendo y
uno de los lugares de expansion es precisamente hacia Totimehuacan. A la fecha se han
sumado otras iniciativas como Juventud de Totimehuacan o la Fundacion Chiquihuite,
organizaciones juveniles preocupadas por la historia de su comunidad.

Sin hacer por el momento un analisis profundo de los planteamientos de las organi-
zaciones protectoras del sitio arqueolégico de Totimehuacan, podemos observar en sus
discursos de difusion la afirmacion que este sitio es uno de los lugares historicos del mi-
lenario pueblo de Totimehuacan (fig. 1). Con esto, podemos inferir intencionalidades en
la forma como ellos se legitiman: pobladores de ese espacio. Entonces, jesto realmente
es tan diferente de los planteamientos conceptuales de legitimacion histdrica de los Es-
tados Nacion que reivindican desde la independencia el derecho a la tierra que habitan
los pobladores de un territorio? ;Realmente nos encontramos frente a nuevas formas de
apropiacion del patrimonio, o son reproducciones del pasado en el presente de luchas
indigenas por sus territorios? ;Nuevamente es una historia progresista, una forma de
historia lineal visible por el progresismo impuesto por la conciencia dominante? ;O,
también, existe en su interior lo invisible que se moviliza con el pasado para construir

una resistencia y un presente inmanente de trascendencia?

S a

. - YP'ré-mide de Tepalcayotl
Cerro de Chiquihuitepec ! paicay!

: I%IM La ASOCIACION : : “Iasociacién.tepalcayou‘ DP\ .
C o e TEPALCAYOTLA.C. |

Fig. 1. Triptico asociacion Tepacayotl.



274 Invisibles de la Ciudad de Puebla

Este tipo de experiencias situadas por temporalidades conceptuales del concepto
patrimonio, nos permitiran partir para la critica de los procesos de conceptualizacion
politico de ideas del patrimonio. Seguramente, tendra mucho que ver con los procesos
de propiedad privada que el contexto capitalista impone mediante la conciencia domi-
nante; los habitantes de la comunidad que tienen sus casas o terrenos fuera del espacio
arqueologico pugnan para que se protejan estos lugares; pero, los que tienen predios
contenedores de elementos arqueologicos se preguntan qué beneficios se pueden obte-
ner de los mismos o simplemente quieren vender al mejor postor. Ademas, los mismos
planteamientos recientes a nivel nacional hacen las actividades turisticas como la piedra
filosofal con beneficios econdomicos y sociales. ;Se puede reproducir el reduccionismo
empirico a esta escala del espacio? ;Qué otros problemas acarrean estas nuevas activi-
dades econémicas? ;Existen inversiones en las temporalidades que permitan desarrollar
las intencionalidades interiores que han motivado la historia?

También pensar en los procesos que van mas alla de lo econémico, como los pro-
cesos culturales identitarios que se generan. A final de cuentas, estas experiencias lo
que buscan es un sustento con el pasado, que les dé un presente y les haga pensar en un
futuro. El problema aqui es analizar si esta toma de conciencia no vuelve a reproducir y
perpetuar las formas capitalistas, pensar de nuevo una historia lineal que busca el progre-
s0. Desde los mismos antagonismos podemos mirar lo extra-ordinario de los momentos
situacionales en los que las relaciones sociales desbordan esta linealidad. Entonces, estas
organizaciones racionalizan e individualizan los costos beneficios de la relacion con el
patrimonio o los podemos llamar coleccionistas danados por las disposiciones institucio-
nales de articulacion del conocimiento.

Sin embargo, aunque la relacion Arqueologia-Estado viene prefiada de la materia
(arqueologica o no) que le da vida, en ocasiones, las identidades y mentalidades de la
modernidad capitalista han hecho intentos por estudiar la historia fuera de los marcos
tedrico-epistemoldgicos de la nacion y los nacionalismos. Nuevas miradas arqueologicas
no tradicionales como unidades de analisis, nuevas delimitaciones espacio-temporales,
nuevas técnicas de investigaciones, dando como resultado el surgimiento de otras ar-
queologias que actualizan su método. La arqueologia industrial, la arqueologia de los
campos de batalla, la arqueologia de la basura, entre otras, aparecen como caminos o
posibilidades para la ciencia de hoy y las arqueologias del futuro, sobre todo pensar en
una arqueologia critica en la que los sujetos hablen, en la que se develen las relaciones
ocultas, invisibilizadas por el momento histdrico en el que nos encontramos.

En diversos momentos la arqueologia en la practica ha distado mucho de
sus planteamientos tedricos. Se trata del estudio del pasado a través de sus
restos materiales, pero en muchos casos se escinde del presente en el que
se encuentra tanto el arquedlogo o arquedloga que los recupera, como los

objetos mismos. Esta separacion tiene mucho que ver con el momento de



@%| 75

SRV o o

surgimiento de la disciplina. Es decir, esta parte posterior a la racionaliza-

cion del mundo, a la invencion de la ciencia y la modernidad. Esta racio-
nalizacion del mundo de las cosas y de la historia de las sociedades que le
dieron vida permitio a los procesos capitalistas retomar la ciencia y usarla
desde la logica de la venalidad universal que impuso el mercado a partir del
siglo XV en Europa Central (Melgarejo y Castillo 2019:216).

Este tipo de nuevos acercamientos a otras arqueologias no garantiza que se esté bus-
cando una critica, o por lo menos no de primer momento. Podemos pensar en la arqueo-
logia industrial como una disciplina cientifica que se centra en los objetos en desuso de-
jados por el desarrollo del capitalismo, por lo tanto, se sitia en este momento especifico
de la industrializacion y urbanizacion del espacio en este modo de produccion. Tal vez
aqui se encuentren los elementos para buscar una arqueologia critica o emancipatoria,
que abrevard mucho de estos planteamientos desde el metabolismo social y el antropo-
ceno/capitaloceno.

Asi, consideramos a los espacios patrimoniales como lugares generalmente certifi-
cados por las normativas estatales o lugares que buscan ser legitimados por organismos
no estatales, pero, dentro de los mismos lineamientos estatales. En otras palabras, consi-
deramos entre la diversidad de este tipo de espacios, a los lugares registrados, adminis-
trados y/o protegidos por el Estado, como zonas arqueolédgicas abiertas al publico, mu-
seos estatales, zonas de monumentos histdricos, centros historicos, entre otros. También,
veremos coOmo los otros espacios que no estan completamente bajo estos lineamientos
gubernamentales, muchas veces, contradictoriamente, se inscriben en esa reproduccion
del patrimonio establecido. El discurso arqueoldgico muchas veces sirve para legitimar
esta reproduccion del patrimonio establecido, pero ;podemos usarlo de una manera criti-
ca? Estas son problematicas sociales, entre la conciencia y la inconciencia que moviliza
intencionalidades la hemos observado en museos comunitarios, sitios arqueoloégicos en
espacios comunales o ejidales o, inclusive, en propiedades privadas, edificios eclesidsti-
cos sin “consagracion” o uso regular, parques, eco-museos, jardines, entre otros.

En este planteamiento, como estrategia metodoldgica, retomamos experiencias de
espacios patrimoniales arqueologicos que no estan en el centro histérico. Esto, no para
determinar que son diferentes, ya que ambas se insertan en la reproduccion del capital,
sino para tener un punto de analogia con respecto a espacios reconocidos por organis-
mos internacionales, en este caso la denominacién del Centro Historico de Puebla como
Patrimonio Mundial de la Humanidad. En estos espacios de la periferia, los sujetos no
interactian en los procesos culturales de distinciones internacionales, sino que, ademas,
estan en constante tension con el crecimiento de la ciudad.

Nos encontramos asi ante un doble proceso o, si se prefiere, ante un pro-
ceso con dos dimensiones: industrializacion y urbanizacion, crecimiento y

desarrollo, produccion econdmica y vida social. Las dos «dimensiones» de



276 Invisibles de la Ciudad de Puebla

este proceso son inseparables y conforman una unidad, pero, sin embargo,
el proceso no deja de ser conflictivo (Lefebvre, 2017: 29).

Estos planteamientos presentados tienen un contexto social de lucha y de posiciona-
mientos politicos: las comunidades reclaman su patrimonio y el Estado reclama ser el
representante legal de la nacién y sus comunidades. Por eso, nos preguntamos ;hasta qué
punto la comunidad es propietaria de? ;Hasta qué punto la construccion del Estado-Na-
cion mexicano y la administracion de piezas para el mercado y la contemplacion, como
diria Paul Valéry (en Adorno, 2002), ;pervierte esta lucha? ;Qué papel deben jugar o jue-
gan los arquedlogos? ;Si el patrimonio es naturalizado, hasta donde se esta fetichizando
la lucha? Si partimos de la confrontacion de estas ideas, como materialidades de los
procesos sociales, podemos extender nuestras reflexiones para destacar que en lo visible
de la historia existe la experiencia del espiritu que comunica una experiencia unica de
sustancias contenidas en las manifestaciones del espiritu de la comunidad, paralelismo
con la armonia de las acciones a distancia de la memoria dafiada por las racionalidades
historicas del mercado. “El historicismo expone la imagen eterna del pasado; el materia-
lismo, en cambio, una experiencia inica con é1” (Benjamin, 1989:94).

En la obra de Walter Benjamin, en diversos momentos, hay una contante disputa
entre el historicismo y el materialismo. Podemos decir que esto se hace mas evidente
después de sus viajes por Europa del Este y a la URSS, después de escribir Diario de
Moscii (2011 [1926]) y Calle de Sentido Unico (2002b [1928]). Un ejemplo del desarro-
llo analitico que realiza sobre los contenidos sociales de los objetos histdricos es el texto
titulado “Historia y coleccionismo: Eduard Fuchs” (Benjamin, 1989: 89-135). En el tex-
to, ademas de desplegar el contexto histdrico social de la experiencia de vida de Fuchs,
Benjamin analiza el proceso dialectico del materialismo, contraponiéndolo al historicis-
mo que eterniza el pasado como dominacion, repeticion de lo Mismo; y que desarrollo
de manera tardia en los intersticios del Libro de los Pasajes (2005). En la primera parte
del texto habla acerca de la historia de la cultura, lanzando una fuerte critica a este tipo
de formas de hacer la historia, debido a que a este proceso legitimador del pasado le falta
el carécter destructivo inherente de la dialéctica.

Los coleccionistas son guiados por los objetos mismos, como dice Benjamin
(1989:131), pero, también, se cuestiona sobre lo que nos atrae de los objetos del pa-
sado. ;Los habitantes de un espacio son coleccionistas, inconscientes, de un pasado?
(Podemos tener un coleccionista de espacios arqueoldgicos? ;Qué podemos reflexionar
al observar la interaccion social y conflictos en estos sitios arqueologicos? Al igual que
Benjamin, consideramos que estos coleccionistas quieren restituir, aunque muchas veces
inconscientemente, la experiencia de la obra de arte en su existencia social, la cual fue
amputada en la era del [libre] mercado. Pero, en cuanto conflictos de la conciencia y lo
inconsciente podriamos caer en las problematicas de la Obra de Arte en la Epoca de la

reproductibilidad técnica. Basicamente, la division entre el arte autonomo y arte depen-



@%| 277

SRV o o

diente pueden servir lo mismo para la revolucion que para la reproduccion de lo Mismo,

la dominacion. Sin embargo, lo que aparece en estos momentos de inmediatez del arte,
de igual forma, es que puede ser cooptado por el capital. Pero, ésta, la obra, seria ne-
cesaria pensarla como iluminaciones del pasado, en ese caracter destructivo que rompe
con lo transcendental desde las mismas cosas: hace de la dialéctica una posibilidad de
redencion de los mondlogos interiores (sensibles o no sensibles); no como el je pensé
cartesiano, sino como apertura sobre configuraciones o constelaciones re-sonantes del
pasado en el mundo de las comunidades. Tampoco como mistificacion de los museos o
espacios de paseos turisticos, con pirdmides, donde se encierran los objetos y sus espiri-
tualidades, sino como los recuerdos-reflejos esparcidos de lagunas e imaginarios que casi
palpitan en las mismas estructuras del capitalismo, incluso de los individuos que miran
los paisajes como posibilidades de configuraciones dialécticas. En este sentido, podemos
decir que las asociaciones de defensa de los sitios arqueoldgicos son, en realidad, ilumi-
naciones temporales del tiempo activo de sensibilidades, intuiciones y motivaciones de
interioridades negativas en el mundo. Sin embrago, nuestro interés en las problematicas
de la obra de arte del pasado seria mirar la actualizacion de constelaciones en el presente.
Como lo sugiere Luis Villoro (Cf., capitulo de Matamoros Ponce en este libro) desde una
perspectiva historica y Claude Lévis-Straus (1971) desde una perspectiva antropologica:
el interés por el pasado es un interés por el presente, ya que atar el pasado con el presente
permite hacer un presente mas durable.

Asi, esto, sirve de parte aguas para este segundo apartado donde exponemos algunas
experiencias que se dan en espacios patrimoniales arqueologicos en la periferia de la
Ciudad de Puebla. Resaltaremos como se produce en los territorios estudiados espa-
cios de disputa patrimonial. San Francisco Totimehuacan, Rosario La Huerta-Azumiatla,
Amalucan, La Resurreccion-Manzanilla y Tres Cerritos nos ilustran, por su complejidad
y caracteristicas propias, lo que significan las significaciones de luchas en la complica-

cion metodologica de singularidades y particularidades de cada de uno de ellos.

1. Amalucan

Hacia el noreste de la ciudad se encuentra este sitio arqueologico que se encontraba
en las inmediaciones de una gran hacienda, la hacienda Amalucan. Este espacio fue
estudiado en la década de 1960 por Melvin Fowler de la universidad de Milwaukee,
quien describe el sistema hidrologico en las partes bajas del sitio, mientras que un
area ceremonial con diversas estructuras arquitectonicas se encuentra en la cima del
cerro del mismo nombre. Asi, se conserva la parte central del sitio, pero todo lo de-
mas ha sido invadido por la mancha urbana. En recientes administraciones estatales
y municipales han realizado distintos procesos de embellecimiento de lo que se con-
virtié en un parque municipal y reserva ecoldgica en lo que son las faldas del cerro

Amalucan. Lo que ha desatado diversas controversias debido a que no se ha respetado



278 Invisibles de la Ciudad de Puebla

lo establecido como poligonal de proteccion arqueologica y ecoldgica con nuevos
espacios comerciales e inmobiliarios. Aqui podemos encontrar agrupaciones como el
colectivo Matlalcuéitl-Alseseca, pero también diversos colectivos y organizaciones

ecologicas que realizan acciones en pos de salvaguardar este espacio patrimonial.

2. La Resurreccion-La Manzanilla

Arqueolégicamente hablando, se trata de dos espacios, pero discursivamente y meto-
dolégicamente pensamos que se pueden categorizar como un espacio patrimonial com-
plejo. Estos sitios arqueoldgicos se encuentran en la parte norte de la ciudad, pasando la
autopista México-Puebla. De manera arqueoldgica podriamos apuntar que tienen mucha
relacion con Amalucan, y que probablemente tiene mucho que ver con la ribera del rio
Alseseca. En la actualidad, se trata de un espacio industrializado, un espacio que alberga
a muchos migrantes venidos de distintas regiones, con distintas lenguas inclusive. Se tra-
ta de espacios donde quiza lo arqueologico sera en lo tltimo en que se piense. Pero, el te-
rreno, como forma patrimonio, como mercancia, seguramente sera de las prioridades en
este margen de la ciudad. Precisamente, cuando escribimos estas lineas, ha pasado una
manifestacion de estas comunidades para exigir al gobierno del Estado que regularicen
la situacién legal de sus terrenos, diciendo que les estan despojando de 170 has (https://

www.lajornadadeoriente.com.mx/puebla/marcha-la-resurreccion-despojo/).

3. Tres Cerritos

Literalmente este sitio se llama asi porque esta compuesto por tres cerritos, o dichos
de manera adecuada por tres monticulos o estructuras arqueoldgicas. La ubicacion de
este espacio es bastante codiciada, ya que se encuentra al otro lado del rio Atoyac,
frente al club de golf del fraccionamiento La Vista, es decir, la zona de Angeldpo-
lis. Aqui, nos encontramos con una dinamica social diferente. En el periodo admi-
nistrativo del gobernador Rafael Moreno Valle se creo la Universidad Politécnica
Metropolitana de Puebla, que es una escuela publica de educacion superior con una
oferta educativa peculiar. Segin su pagina de internet (metropoli.edu.mx) cuentan
con cuatro licenciaturas-ingenierias; en administracion y gestiéon empresarial, inge-
nieria en logistica y transporte, ingenieria en sistemas computacionales e ingenieria
en biotecnologia. Lo que nos indica un claro perfil hacia la formacion de mano de
obra especializada y la apuesta por el desarrollo tecnolégico. Aqui se despliegan dos
grandes aristas de investigacion; la primera tiene que ver por qué y como se logro la
gestion de un edificio sobre un sitio arqueolégico registrado y las implicaciones que
se tienen. Y la segunda es como una institucion educativa puede significar un espacio
patrimonial arqueoldgico, sobre todo pensando en el perfil que proponen, alejado de

las reflexiones espacio-temporales de las sociedades.



@%| 279

SRV o o

4. Rosario La Huerta, Azumiatla

Este lugar es un espacio totalmente distinto a la urbanizacion de la Ciudad de Puebla.
Se trata de un espacio rural a escasos kilémetros de la ciudad. Aqui, arqueolégicamen-
te, lo que tenemos es Arte Rupestre. Se trata de una covacha cercana a un escurridero
con artes rupestres, con representaciones graficas de distintos momentos. Cruces cris-
teras, tlalocs en pintura blanca y manos al negativo con pigmentos rojos. Se trata de
un espacio patrimonial en el que su analisis aportara mucho para la comprension de la
dinamica social del Valle de Puebla en distintas épocas pasadas. Pero, en el presente,
también, es algo muy peculiar. Se trata de un espacio no “vandalizado”, un espacio
cuidado por la comunidad. Se trata de un asentamiento muy pequefio de unos cientos
de habitantes. Es un lugar con algunas reminiscencias de la lengua nahua (Monte-
mayor, 1993, 2004 y 2012), que se combina con los altos indices de migracion y las
representaciones norteamericanas. Ademas, aunque producen maiz rojo y tienen abun-
dante agua potable en las inmediaciones de altos ahuehuetes, se sienten pobres por la
distancia con la ciudad y con sus productos. Ellos quieren explotar el turismo con estos
“mufecos pintados”, pero ;hasta donde es posible esto, hasta donde se puede sustentar
la inmediatez o distancia con el turismo tradicional?

Aqui, mas alld de tomar en cuenta los analisis que se puedan hacer de las pinturas,
es observar como se apropian de este espacio patrimonial. El problema es entender las
problematicas del concepto patrimonio como un concepto acabado con las dimensio-
nes establecidas por el mercado, lo que hace que sea estatico y cerrado. La apertura del
concepto permitiria observarlo como forma del conflicto entre lo que es y los que se
mueve mas alla del concepto. Ademas de visibilizar ese momento en el que se observa,
para si, pero no buscando la mitificacion del concepto. Por tanto, la permanencia de la
forma patrimonio en la sociedad contemporanea y futura es, justamente, la compren-
sion que el concepto se compone de muchos conceptos, por ejemplo, el agua y Tlaloc,
expresion del paraiso en la muerte, Quetzalcdatl y los cuatro puntos cardinales del
universo, produccion de cultura y comunidad con Eros en la civilizacion. La dialéctica
desarrolla la diferencia, la cual, es establecida por lo universal, de lo particular respec-
to a lo universal, como dice Adorno (2005: 31). Lo que se convierte en el camino a
seguir, no establecido, pero que busca esa continuidad con todo: la afirmacion de las
posibilidades del concepto y sus negatividades como primer acercamiento. Asi, pen-
sar el concepto patrimonio como no identitario implica, inclusive, pre-figurar con los
imaginarios en el concepto otras formas de resistencia a la fragmentacion de objetos
y espacios en los que habitamos. Es decir que en los recuerdos-pantallas simbdlicas
de nuestra historia se revelan las matrices fundacionales de relaciones entre lo visible
y lo invisible, sobre-determinaciones que ocurren, siempre, en esos movimientos re-
tro-grados del hecho mismo hecho de la Palabra como invocacion de lo nombrable,

pero no-convencional en el mundo de violencia que vivimos.



280 Invisibles de la Ciudad de Puebla

Jamas se da un documento cultural sin que lo sea al mismo tiempo de
la barbarie. Ninguna historia de la cultura ha dado cuenta de este estado
fundamental de las cosas y tampoco tiene perspectivas faciles para poder
hacerlo (Benjamin, 1989: 101).

Sin embargo, y esto es lo que rastreamos en nuestras insistentes busquedas en el
tiempo de violencia (incluyendo las variantes del virus Covid19 y la peste de los dis-
cursos que no solamente dafian los cuerpos, sino, también el corazon), la realizacion de
estas coincidencias. En el mundo de vidas dafiadas no son fortuitas, son la maduracion
de ideales en la experiencia de otro mundo con muchos mundos, dirian los zapatistas
del siglo XXI en sus movimientos. Actualmente, con sus usos y costumbres, llevan
lejos su pasado, es decir, su corazon. “No s6lo para abrazar a quienes en el continente
europeo se rebelan y resisten, también, para escuchar y aprender de sus historias, geo-
grafias, calendarios y modos”. Armonizan lo indestructible, como intemporal; la idea
comun del tiempo de espinos arquitectonicos del pasado intencional en sus luchas, por
ejemplo, contra el progreso del mal llamado 7ren Maya que lleva en su intencionalidad
parques industriales y transportacion del oro negro.

Asi, pensando con Maurice Merleau-Ponty (1993), cada vez que nos encontramos
en las contradicciones del mundo animal en la naturaleza, violencia cotidiana, pode-
mos constatar que el pasado en el presente se actualiza como una lucha por las signi-
ficaciones del pensamiento y los cuerpos moldeados por la guerra. Intenciones contra
lo pensado y lo formal del lenguaje, reciprocidades de lo e-vidente, visto y vivido,
para renombrar las posibilidades de lo con-movedor que toca casos mayores de la
perfeccion en lo visible de los movimientos que defienden, todavia, la historia como
campos de batalla de la negatividad: lo invisible. Desde luego, esa invisibilidad seria
nada, si no se piensa y razona, habla y argumenta, sufre y disfruta las posibilidades
de los juegos de la reflexion-reflexiva en el curso de los tiempos de la objetivacion de
ese desconocido en el mundo de lo empirico. Como diria Benjamin en la 7esis [ del
concepto de Historia, la teologia (y no la teocracia), aunque se esconda en los procesos
de resistencia, ha dado todo para dejarse ver y pensar todo aquello que insiste que hay
algo més que ruinas sobre ruinas en lo visible, empirico y violento de los formatos
arqueologicos del mercado que formatean identidades en la guerra y militarizacion
de discursos institucionales (razas, genero, nacionales, populistas, neofascistas...), en
todas sus dimensiones de la dominacion de subjetividades.

“Y esta logica no es ni el producto de nuestra constitucion psicofisica, ni
producto de nuestro equipo categorial, pero pruebas [paisajes del cono-
cimiento, diria Michael Lowy -1985] donde nuestras categorias, nuestra
constitucion, nuestra subjetividad explicitan la membrure (el marco)”
(Merleau-Ponty, 1993: 301).



RS ey oo [

NOTAS

1. Segun los datos del Instituto Nacional de Estadistica y Geografia, el municipio de Puebla tiene
una poblacion de 1,5 millones de habitantes, teniendo una densidad poblacional de 2,904.2 de
habitantes por kilometro cuadrado (INEGI, 2020).

2. Cuando hablamos de ethos eminentemente estamos haciendo un guifio a la obra del pensador
ecuatoriano Bolivar Echeverria (2012, 75-76). Su planteamiento de los ethos nos lo presneta
como estrategias de supervivencia de los subalternos en nuestro continente. Subvirtiendo
al ethos moderno capitalista, patriarcal y colonialista, con su aparejada pedagogia de hacer
vivible aquello que es invivible, a través de subsumir los potenciales creativos e imaginativos
de los entramados sociales a la voluntad destructiva inherente a la valorizacion del valor,
indagamos en el ethos de lenguas originarias, aquellas subjetividades que desbordan, en este
caso, el fenomeno de la guerra. Percibimos cdmo, a lo largo de la historia de las sociedades
latinoamericanas, desde sus remanentes de contemplacion, se reb(v)ela la dimension cualita-
tiva de la vida y la negativa a aceptar el sacrificio de ella a las 16gicas de la usura, la violencia
y la ganancia.

3. Como ya lo anticipaba la directora Ingrid E. Fabidn Gonzalez, “Gente de mar y viento” (2008),
que retrata la vida y lucha de los compatfieros biniza’a ante el Proyecto Edlico Santa Teresa.
Mismo proyecto que explica la muerte el domingo 21 de junio de 2020 de ikoots (huaves) de
San Mateo del Mar en Huazantlan del rio. Sabemos bien que al capital patriarcal y colonial
siempre le gusta azuzar la tesis del “conflicto interétnico”; lo hemos visto establecerlo a lo
largo y ancho del mundo. Nosotros sabemos que el crimen de lesa humanidad ocurrido a los
compaifierxs de la Asamblea de San Mateo del Mar es un episodio mas de la larga noche de
crueldad, violencia y barbarie que padecen aquellxs que preservan una esperanza entre los
dientes y forma parte del infinito memorial de agravios contra el pueblo organizado. Cf., ht-
tps://www.ambulante.org/documentales/gente-de-mar-y-viento/

4. Coatlicue puede significar la que porta una “falda de serpientes”. Es la madre mas antigua
de los dioses. En representaciones mesoamericanas es la diosa de la fertilidad, patrona de la
vida y de la muerte. Armoniza el sol y la luna como guia del renacimiento. Madre de Huitzi-
lopochtli (el hijo joven sol, colibri de la izquierda), la Tonatzin tatuada de imagenes de maiz,
también, es “madre de los dioses”, como Coyolxautli (diosa de la luna) y hermana de Huitzi-
lopochtili. Cf. https://www.google.com/search?q=coatlicuetdiosa&oq=coatlicue&aqgs=chro-
me.1.69157j019.6075j0j7 &sourceid=chrome&ie=UTF-8

5. Hacemos referencia a la dimensioén de la lengua como critica del mundo y compailera del
sufrimiento humano que contra la presunta idea positivista que supedita el mundo a las ca-
tegorias intenta desbordar el mundo construyendo grietas a los muros de la dominacién y la
violencia.

6. Una profundizacion de estas palabras en altares domésticos y publicos de la Santa Muerte

en la ciudad de Puebla se encuentran en la tesis de Lopez Varela, Guillermo (2018), bajo la



282 Invisibles de la Ciudad de Puebla

direccion del Fernando Matamoros Ponce: “Hacer de la muerte una pregunta. Subjetividades
antagonicas en el capitalismo como religiéon y entramados culturales de vida en contextos
de la Santa Muerte en Puebla (México)”, Tesis doctoral, Puebla, Posgrado de Sociologia
(ICSyH-BUAP). En esta podemos verificar que el aumento de creyentes no ha dejado de
ampliar posibilidades de esperanza como lucha de campos de la historia.

7. Como lo refiere un muestreo hemerografico realizado por la Comision Nacional de los Dere-
chos Humanos (CNDH), desde 2007 en México han sido localizadas 1, 307 fosas clandestinas
con 3926 cuerpos. Sin incluir una ultima fosa encontrada en la primera semana de septiembre

de 2018 con 166 craneos en el estado de Veracruz.

REFERENCIAS

Adorno, Theodor W. (2002). “Museo Valéry-Proust” En Adorno, Theodor, Prismas. La
critica de la cultura y la sociedad. Editora Nacional, Madrid, Espafa

Adorno, Theodor W. (2004). Minima Moralia. Reflexiones desde la vida dariada. Ma-
drid: Akal.

Adorno, Theodor W. (2006). Introduccion a la Sociologia. Barcelona: Gedisa.

Adorno, Theodor W. (2005). Dialéctica negativa. La jerga de la autenticidad. Ediciones
de bolsillo 66, Akal. Version Kindle. Madrid, Espana

Adorno, Theodor W. (2008). Dialéctica Negativa. La jerga de la autenticidad. Madrid:
Akal.

Baudrillard, Jean (1993). El intercambio simbolico y la muerte, Caracas, Venezuela:
Monte Avila Editores.

Bellinghausen, Hermann (2018). “Insurreccion De Las Palabras. Poetas Contempora-
neos En Lenguas Mexicanas” (En Ojarasca). México, La Jornada-Suplemento Oja-
rasca.

Benjamin, Walter (1921). Capitalismo como religion. Traduccién al espafiol de “Kapita-
lismus als Religion” de Benjamin, Gesammelte Schriften Bd. VI Suhrkamp Verlag,-
Frankfurt a. M., S. 100-103)

Benjamin, Walter (1980). Poesia y capitalismo. Iluminaciones II, Madrid, Espafia:
Taurus.

Benjamin, Walter (1989). “Historia y coleccionismo: Eduard Fuchs”. En Benjamin, Wal-
ter, Discursos Interrumpidos I. Trad. Jests Aguirre. Taurus, Madrid, 89-135.

Benjamin, Walter (2002a). Experiencia y pobreza. En Benjamin, Walter, Ensayos (7omo
ViI), Madrid, Editora Nacional.

Benjamin, Walter, (2002b), Calle de sentido unica, Madrid, Editora Nacional

Benjamin, Walter (2007). Sobre el concepto de historia: tesis y otros fragmentos. Apén-
dice: Auguste Blanqui, contra el positivismo y Prologo de Michael Lowy y Daniel

Bensaid, Buenos Aires, Piedras de papel.



R : e o [l

Benjamin, Walter (2005). Libro de los pasajes. Madrid: Akal Ediciones.
Benjamin, Walter (2011). Diario de Moscu. Ediciones Godot.
Bloch, Ernest (1977). El principio esperanza, I, Madrid: Aguilar.

Bloch, Ernest (1979). El principio esperanza, 1I, Madrid: Aguilar.

Certeau, de Michel, (1990), L’ invention du quotidien. Arts de faire (vol. 1), Paris, Galli-
mard.

Debord, Guy (1992), La société du spectacle, Paris, Gallimard.

Deleuze, Gilles et Guattari, Félix (1972). L anti-cedipe. Capitalisme et schizophrénie 1.
Paris, Les Editions de Minuit.

Echeverria, Bolivar (2012). Valor de Uso y Utopia. México: Siglo XXI editores.

Enlace Zapatista (2013). “Rebobinar 2. De la Muerte y otras coartadas”. Enlace Zapa-
tista.

Subcomandante Marcos, “Rebobinar 2. De la Muerte y otras coartadas”, en http://en-
lacezapatista.ezln.org.mx/2013/12/22/rebobinar-2-de-la-muerte-y-otras-coartadas/
[Revisado 30 de junio de 2020].

Fabian Gonzalez, Ingrid E. (2008). Gente de mar y viento, en https://www.ambulante.
org/documentales/gente-de-mar-y-viento/

Freud, Sigmund, (2010). Totem et Tabou, Paris, Points.

Freud, Sigmund (2012). L homme moise et la religion monothéiste. Paris Editions Points.

Hernandez, Anabel (2010). Los sefiores del Narco. México: Penguin Random House
Grupo Editorial México.

Hernandez, Anabel (2016). La verdadera noche de Iguala. México: Penguin Random
House Grupo Editorial México

Holloway, John (2011). Agrietar el Capital. El hacer contra el trabajo (Spanish Edition).
Traduccion de Francisco T. Sobrino. Ediciones Herramienta. Buenos Aires, Argen-
tina. Edicion de Kindle.

Inclan, Daniel, Millan, Margara., Linsalata Lucia (2012). Apuesta por el “valor de uso™:
aproximacion a la arquitecténica del pensamiento de Bolivar Echeverria. fconos.
Revista de Ciencias Sociales. (Num. 42, mayo 2012), pp. 19-32, Ecuador: Quito,
Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales-Sede Académica de Ecuador.

INEGI (2010). Censo de poblacion y vivienda. México: Inegi.

INEGI (2020). Recopilacion de Informacion de los Cementerios Publicos en las Zo-
nas Metropolitanas del Pais 2020 https://www.inegi.org.mx/programas/ri-
cpzmp/2020/#:~:text=La%20Recopilaci%C3%B3n%20de%20Informaci%-
C3%B3n%20de,ener0%20a%20junio%20de%202020.

Jameson, Fredric (2009), Arqueologia del futuro. El deseo llamado utopia y otras apro-
ximaciones de ciencia ficcion. 1ra. edicion en espafiol por Ediciones Akal. Madrid,
Espafia.

Kracauer, Siegfried (2010). Historia. Las ultimas cosas antes de las ultimas. Buenos



284 Invisibles de la Ciudad de Puebla

Aires, Las cuarenta.

Kracauer, Siegfried, (2008). La fotografia y otros ensayos. El ornamento de la masa I,
Barcelona, Gedisa.

Lefebvre, Henri (2017). El derecho a la ciudad. Capitan Swing Libros, S.L., Impreso en
Espafia.

Lenkersdorf, Carlos (1996). Los hombres verdaderos. Voces y testimonios tojolabales,
México, Siglo XXI.

Lenkersdorf, Carlos (2008). Aprender a escuchar. Ensefianzas maya-tojolabales. Méxi-
co: Plaza y Valdés.

Lévi-Strauss, Claude, (1971), L 'Homme nu, Paris, Plon.

Lowy, Michael (1997). Redencion y Utopia. El judaismo libertario en Europa Central.
Buenos Aires: Ediciones El cielo por asalto.

Lowy, Michael (1985). Paysages de la vérité, Paris, Anthropos.

Marcuse, Herbert, (1963). Eros et civilisation, Paris, Les Editions de Minuit.

Matamoros, Fernando (2017). “Reflexioén e interrogacion epistemologica sobre espe-
ranza, religion, metafisica y erotismo. Genealogias sobre lo que ‘somos’ y lo que
‘vemos’”, en Eikasia, Revista de Filosofia, nuimero 76, Oviedo, Espaiia.

Matias Rendon, Ana (ed.). (2015). Los 43. Poetas por Ayotzinapa. México, Revista
Sinfin. http://www.revistasinfin.com/wp-content/uploads/2015/08/Los-43-Poe-
tas-por-Ayotzinapa.pdf (Consulta 5 de abril de 2020).

Melgarejo Pérez, Manuel Alfonso y C. Rafael Castillo Taracena. (2019). “El tiempo de
la arqueologia industrial. Reflexionando sus limites y alcances”. En Gomez Pérez,
Jorge Ramon, Martha Elba del Rio Mendieta y Ramén Rivera Espinosa (coords.)
El patrimonio cultural de la industria mexicana y la arqueologia industrial. 1ra.
Edicion por la Universidad Autonoma de Chapingo, Comité Mexicano para la Con-
servacion del Patrimonio Industrial A.C. y Servicios Académicos Intercontinentales
para eumed.net. Universidad de Malaga, Mélaga, Espafia. Cap. 11. pp. 214-232.

Merleau-Ponty, Maurice, (1993). Le visible et l’invisible, Paris, Gallimard.

Proust, Marcel (1999). 4 la recherche du temps perdu, Paris, Gallimard.

Montemayor, Carlos (2012). Diccionario del nahuatl en el espaiiol de México. Méxi-
co: UNAM-México Nacion Multicultural.

Montemayor, Carlos (2004). La Voz Profunda: Antologia de Literatura Mexicana en
Lenguas Indigenas. México: Editorial Joaquin Mortiz.

Montemayor, Carlos (1993). Situacion actual y perspectivas de la literatura en len-
guas indigenas. México: Conaculta.

Rivera Cusicanqui, Silvia (2010). Ch’ixinakax utxiwa : una reflexion sobre prdcticas
y discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limon.

Traverso, Enzo, (2004). La pensée dispersée, Paris, Lignes et Manifestes.

Warburg, Aby (2010). Atlas Mnemosyne. Madrid: Akal.



